الشكرم ٱلفرندي الإمام شرف الدين أي عابت محد البومتري مندس الله سِرَّه الشّغ الرُبِّ العالم العلّامة العارف باللّه تعالى محرّع يرى السّل لعِقوب المحرّي بي محرّع يدي السّل العقوب المحرّي بي الله العرب المعرّد المحرّد المحرّد المعرّد المع وارالغ

الشَّرْخُ ٱلْفَرنَدُ فِي بُرُولُا إِلْنَبْظِ الْمِنْدُ فِي بُرُولُا إِلْنَبْظِ الْمِنْدِ

## ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾

# الشيخ الفرند في المراح المراح

تَ اليُف الشيغ العلامة العارف بالله تعالى محمّر ويربح برالله بعقوب الطسيني

عَلَىٰ بُرُدَةِ الإمام شرف الدين أبي عابت محمد البوصيري قدس الله سِرَّه

> دار الفي ارابي پيمارنت

العنوان: الشرح الفريد في بردة النبي الحبيب تأليف: الشيخ محمد عيد عبد الله يعقوب الحسيني

عدد الصفحات: ٤٣٢

القياس: ١٧ × ٢٤

### جميع الحقوق محفوظة

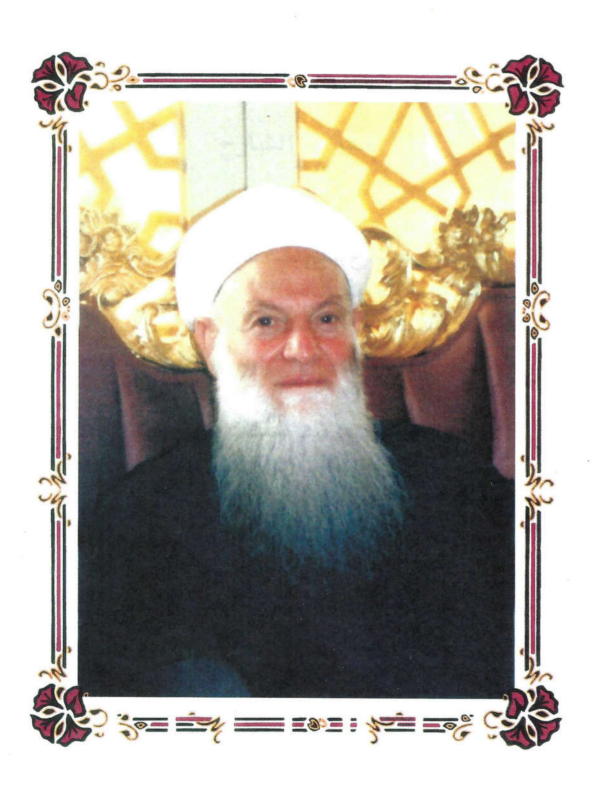
يمنع طبع هذا الكتاب أو جزء منه بكل الطرق الطبع و التصوير و النقل و الترجمة و التسجيل المرئي و المسموع و الحاسوب و غيرها من الحقوق إلا بإذن خطي من الناشر



طِبَاعه ، سَتَّر ، تَرجَّهُ ، سُورية . دمشق ، حلبوني ، شارع مسلم البارودي ، ص ،ب: ۲۳۸۲ هاتف: ۲۲۲۲۷۸۱ هاکس: ۹۷۸ ۹۷۸ www.daralfarabi.com

الطبعة الأولى ١٤٢٦ هـ ٢٠٠٤م

الوكيل المعتمد في الإمارات العربية المتحدة دار الفارابي الشارقة – دوار الساعة هاتف ١٩٧١ – ٦ – ١٩٧١ – ٦ معتمد Dar Farab @ emirates.net.ap



# السالخ المراع

#### مقدمة الشارح

الحمد لله الذي شرح بمدح نبيه قلوب أوليائه وأصفيائه ، ووشَّحهم ببردة محاسنه وطيب ثنائه .

والصلاة والسلام على مَن خصّه ربنا تبارك وتعالى بخواص هباته ، وكمّله بأكمل عناياته .

أما بعد،

فيقول خادم الفقراء والدراويش محمد عيد يعقوب الحسيني: لي علم أن كمالاته عليه الصلاة والسلام لا تُحصى ، وشمائله لا تُستقصى . فمهما مدحه الله المادحون ، ووصفه الواصفون ، فإنهم مقصرون عما هنالك من شرفه عليه الصلاة والسلام ، كيف لا وقد وصفه ربنا تبارك وتعالى في القرآن الكريم بل وفي الكتب السماوية كلها بما يبهر العقول ، وبما لا يُستطاع إليه الوصول . ويكفيك قوله تعالى : ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [المَنَالَمَ : ٤].

فلو بالغ الأُوَّلون والآخِرون في إحصاء مناقبه لله الستطاعوا الوصول إلى ما ذكره الله في كتبه السماوية ، فكل علو في حقه في تقصير ، ولا يبلغ البليغ في مدحه إلا القليل من الكثير .

ولله در القائل:

أرى كُلَّ مدحٍ في النَّبِيِّ مُقَصِّراً وإنْ بالَغَ المُثْنِي عليه وأَكْثَرا إذا اللهُ أَثْنَى بالذي هو أهله عليه فها مِقْدارُ ما تَمْدَحُ الوَرى

ولو رجعتَ أيها القارئ الكريم إلى الأوَّلين من الشعراء لمَا رأيتَ واحداً يصرح بمدحه أنما كان مدحه بألسنتهم تلويحاً. فهذا عمر بن الفارض وأمثاله من فحول الشعراء يتناولون مدحه التعريض.

ولكن المتأخرين من الأدباء والشعراء رَأَوْا أَن يمدحوه ﷺ بشمائله وكمالاته ، وأنَّ ذلك من أعظم القربات والطاعات ؛ وذلك ليتركوا بخدمة قدره المنيف ، فأكثر وا من مدحه ﷺ.

ومن هؤلاء الإمام العالم العلامة ، أشعر الشعراء ، وأفصح الحكماء في عصره: (الشيخ شرف الدين أبو عبد الله محمد بن سعيد البوصيري) ، والذي كانت قصيدته البردة قد عمّت جميع أرجاء بلاد الإسلام ، واجتمع عليها العلماء الأعلام ، وكانت تُقرأ ولا زالت لقضاء الحوائج من شفاء المرضى ، وقضاء الدّين ، والنصر على الأعداء .

وبهذه المناسبة نذكر سبب نظم الإمام العارف بالله والأديب الشاعر البوصيري لها ، فيقول هو عن نفسه:

( إنني أصابني خلط فالج عجز عن علاجه كل معالج ، إذ أُبطل نصفي وتحيّر فيه وصفي . فلما أيسْتُ من نفسي وقاربت حلول

رمسي، تذكرت في ساعة سعيدة أن أصوغ قصيدة في مدح خير البرية و نصح العزم والنية ، وشرعت في امتداح المصطفى، ورجوت به البُرء والشفاء ، فأعانني ربي ويسّر عليّ طلبي . فلمّا ختمتها رأيت في منامي المصطفى التهامي قد أتى إليّ ومرّ بيده المباركة علىّ ، فعوفيت لوقتى وعُدت لما كان من نعتى » .

وإنما سميت بالبردة لأن الإمام البوصيري رحمه الله تعالى بعد أن نظمها كما ذكر في تعليقه بقصد البُرء من داء الفالج، رأى النبي في منامه فمسح بيده الشريفة عليه، ولفه في بردته - زيادة على ما مر آنفاً - فبرئ لوقته.

وقد قال بعض العارفين: الأَوْلَى أَن يُقال لهذه القصيدة البُرءة ؛ لأن الناظم برئ ببركتها من فالجه.

وإن البردة الشريفة هذه كانت مصوغة صوغ الندهب الأحمر، ومنظومة نظم الندر والجوهر. قد غُزلت من نعوت النبي المصطفى الله ونسجت بقلم الإخلاص والصفا.

وهي من بحر البسيط ، وقد اشتملت على ما يلي :

أولاً: على براعة المطلع: وهي أن تُفتتح القصيدة بـذكر مـا يلائـم المقصود.

ثانياً: على أسلوب آخر مشتمل على معنيين:

- ١ التلهف والأحزان ، والاعتراف بالغفلة والعصيان .
  - ٢- التمسك بالموعظة الحسنة ، والجدال بالبرهان .

ثالثاً: على أسلوب آخر مشتمل على شيئين:

١ - المدح والصفات.

٢- الآثار والمعجزات.

رابعاً: على أسلوب آخر مشتمل على شيئين:

١ - تصحيح الاعتقاد ، وتحقيق وظائف المبدأ والمعاد .

٢- الدعاء والمناجاة بالابتهال ، وإظهار الخوف والرجاء في
 العاقبة والمآل .

وقد أردتُ من شرح هذه البردة المتواضع حلَّ ألفاظها ، وبيان مرادها ، وفتح أقفالها ، وتوضيح مفادها .

وقد آليتُ في ذلك أن أنهج كما يلي:

١ - الإعراب الموجز (١).

٢ - تفسير الكلمات.

٣- المعنى الكلي.

والله أسأل أن تكون شافية كافية ، وسبباً لنجاتي يوم الدين .

خادم العلم الشريف محمد عيد يعقوب الحسيني

<sup>(</sup>١) الإعراب هو تغيير أواخر الكَلِم لاختلاف العوامل الداخلة عليها لفظاً أو تقديراً.

# السالخ المراع

#### قصيدة البردة الشريفة

أَمِنْ تَذَكُّرِ جِيرَانٍ بِيدِي سَلَمِ

مَزَجْتَ دَمْعاً جَرَى مِنْ مُقْلَةٍ بِدَمِ

مَزَجْتَ دَمْعاً جَرَى مِنْ مُقْلَةٍ بِدَمِ

أَمْ هَبَّتِ الرِّيحُ مِنْ تِلْقَاءِ كَاظِمَةٍ

وَأَوْمَضَ البَرْقُ فِي الظَّلْمَاءِ مِنْ إِضَمِ

فَمَا لِعَيْنَيْكَ إِنْ قُلْتَ اكْفُفَا هَمَتَا

وَمَا لِقَلْبِكَ إِنْ قُلْتَ اسْتَفِقَ يَهِمِ وَمَا لِقَلْبِكَ إِنْ قُلْتَ اسْتَفِقَ يَهِمِ مِقَا عَلَى طَلْرِمِ

مَا بَيْنَ مُسْمَجِمٍ مِنْ هُ وَمُضْطَرِمِ

مَا بَيْنَ مُسْمَجِمٍ مِنْ هُ وَمُضْطَرِمِ

وَلاَ أَرِقْتَ لَيْ مُلْمَاءِ مِنْ البَانِ وَالعَلَمِ وَلاَ أَرِقْتَ لِيدِكْرِ البَانِ وَالعَلَمِ وَلاَ أَرِقْتَ لَي طَلَلٍ وَلَا الْهَوَى لَمْ تُحْرِقُ دُمْعاً عَلَى طَلَلٍ وَلاَ الْهَوَى لَمْ تُرِقْ دُمْعاً عَلَى طَلَلٍ وَلاَ الْهَوَى لَمْ تُرِقْ دَمْعاً عَلَى طَلَلٍ وَلاَ الْهَوَى لَمْ تُرِقْ دُمْعاً عَلَى طَلَلٍ وَلاَ الْهَوَى لَمْ تُرِقْ دُمْعاً عَلَى طَلَلٍ وَلاَ الْهَوَى لَمْ تُرفَى دُمْعاً عَلَى طَلَلٍ وَلاَ الْهَوَى لَمْ تُرفَى مُنْ عُلْمَا مَا شَهِدَتْ وَلَا الْهَانِ وَالعَلَمِ وَكُمْ الْمَائِقُ مَا شَهِدَتْ فَى ثَنْ كُرُ حُبًا بَعْدَ مَا شَهِدَتْ

بِ عَلَيْ كَ عُدُولُ الدَّمْعِ وَالسَّقَم

وَأَثْبَتَ الوَجْدُ خَطَّيْ عَبْرَةٍ وَضَنىً

مِثْلَ البَهَارِ عَلَى خَدَّيْكَ وَالعَنَمِ

نَعَمْ سَرَى طَيْفُ مَنْ أَهْوَى فَأَ رَّقَنِي

وَالحُبُّ يَعْتَرِضُ اللَّذَّاتِ بِالأَلَصِمِ

يَا لاَئِمِي فِي الهَوَى العُذْرِيِّ مَعْذِرَةً

مِنِّي إِلَيْكَ وَلَوْ أَنْصَفْتَ لَمْ تَلُمِ

عَدَتْكَ حَالِيَ لاَ سِرِّي بِمُسْتَتِرٍ

عَنِ الوُشَاةِ وَلاَ دَائِي بِمُنْحَسِم

عَ ضَّتَنِي النُّصْحَ لَكِنْ لَسْتُ أَسْمَعُهُ

إِنَّ المُحِبَّ عَنِ العُنَّالِ فِي صَمَمِ

إِنعِي اتَّهَمْتُ نَصِيحَ الشَّيْبِ فِي عَذَلٍ

وَالشَّيْبُ أَبْعَدُ فِي نُصْحِ عَنِ التُّهَمِ

فَإِنَّ أَمَّارَتِي بِالسُّوءِ مَا اتَّعَظَتْ

مِنْ جَهْ لِهَا بِنَذِيرِ الشَّيْبِ وَالهَ رَمِ

وَلاَ أَعَدَّتْ مِنَ الفِعْلِ الجَمِيلِ قِرَى

ضَيْفٍ أَلَمَّ بِرَأْسِي غَيْرَ مُحْتَشِم

لَوْ كُنْتُ أَعْلَمُ أَنسِّي مَا أُوَقِّرُهُ

كَتَمْتُ سِرّاً بَدَا لِي مِنْهُ بِالكَتَمِ

مَنْ لِي بِرَدِّ جِمَاحٍ مِنْ غَوَايَتِهَا

كَمَا يُرَدُّ جِمَاحُ الخَيْلِ بِاللَّجُمِ

فَلاَ تَرُمْ بِالمَعَاصِي كَسْرَ شَهْوَتها

إِنَّ الطَّعَامَ يُقَوِّي شَهُوةَ النَّهِمِم

وَالنَّفْسُ كَالطِّفْلِ إِنْ تُهْمِلْهُ شَبَّ عَلَى

حُبِّ الرَّضَاعِ وَإِنْ تَفْطِمْهُ يَنْفَطِمِ

فَاصْرِفْ هَوَاهَا وَحَاذِرْ أَنْ تُولِّيَهُ

إِنَّ السَهُوَى مَا تَولَّى يُصْمِ أَوْ يَصِمِ

وَرَاعِهَا وَهي في الأَعْمَالِ سَائِحَةٌ

وَإِنْ هِيَ اسْتَحْلَتِ المَرْعَى فَلاَ تُسسِم

كَمْ حَسَّنَتْ لَلَّهَ لِلْمَرْءِ قَاتِلَةً

مِنْ حَيْثُ لَمْ يَدْرِ أَنَّ السُّمَّ فِي الدَّسَمِ

وَاخْشَ الدَّسَائِسَ مِنْ جُوعٍ وَمِنْ شِبَعٍ

فَرُبَّ مَخْمَصَةٍ شَرٌّ مِنَ التُّخَم

وَاسْتَفْرِغ الدَّمْعَ مِنْ عَيْنٍ قَدِ امْ تَلاَّتْ

مِنَ المَحَارِمِ وَالْزَمْ حِمْيَةَ النَّدَمِ

وَخَالِفِ النَّفْسَ وَالشَّيْطَانَ وَاعْصِهِمَا

وَإِنْ هُمَا مَحَّضَاكَ النُّصْحَ فَاتَّهِمِ

وَلاَ تُطِعْ مِنْهُمَا خَصْماً وَلاَ حَكَماً

فَأَنْتَ تَعْرِفُ كَيْدَ الخَصْمِ وَالحَكَمِ

أَسْتَغْفِرُ اللهَ مِنْ قَوْلٍ بِلاَ عَمَلِ

لَقَدْ نَسَبْتُ بِهِ نَسْلاً لِذِي عُقُم

أَمَرْتُكَ الخَيْرَ لَكِنْ مَا ائْتَمَرْتُ بِهِ

وَمَا اسْتَقَمْتُ فَمَا قَوْلِي لَكَ اسْتَقِم

وَلاَ تَدَوَّدْتُ قَبْلَ المَوْتِ نَافِلَةً

وَلَهُ أُصَلِّ سِوَى فَرْضٍ وَلَهُ أَصْمِ

ظَلَمْتُ سُنَّةَ مَنْ أَحْيَا الظَّلاَمَ إِلَى

أَنِ اشْتَكَتْ قَدَمَاهُ الضُّرَّ مِنْ وَرَمِ

وَشَـدَّ مِنْ سَغَبِ أَحْشَاءَهُ وَطَـوَى

تَحْتَ الحِجَارَةِ كَشْحاً مُتْرَفَ الأَدَم

وَرَاوَدَ تُهُ الجِبَالُ الشُّمُّ مِنْ ذَهَبِ

عَن نَفْسِهِ فَأَرَاهَا أَيَّمَا شَمَمِ

وَأَكَّدَتْ زُهْدَهُ فِيهَا ضَرُورَتُهُ

إِنَّ الضَّرُورَةَ لاَ تَعْدُو عَلَى العِصَمِ

وَكَيْفَ تَدْعُو إِلَى الدُّنْيَا ضَرُورَةُ مَنْ

لَوْلاَهُ لَمْ تُخْرَجِ الدُّنْيَا مِنَ العَدَمِ

مُحَمَّدٌ سَيِّدُ الكَوْنَيْنِ وَالثَّقَاَ

يْنِ وَالفَرِيقَيْنِ مِنْ عُرْبٍ وَمِنْ عَجَمِ

نَبِيُّنَا الآمِرُ النَّاهِي فَلاَ أَحَدُ

أَبَ رَفِي قَوْلِ لاَمِنْ هُ وَلاَ نَعَمِ

هُوَ الحَبِيبُ الَّذِي تُرْجَى شَفَاعَتُهُ

لِكُلِّ هَوْلٍ مِنَ الأَهْوَالِ مُقْتَحَم

دَعَا إِلَى الله فَالمُسْتَمْسِكُونَ بِهِ

مُسْتَمْ سِكُونَ بِحَبْلٍ غَيْرِ مُنْ فَصِمِ

فَاقَ النَّبِيِّينَ فِي خَلْتٍ وَفِي خُلْتٍ

وَلَهُ يُدَانُ وهُ فِي عِلْمٍ وَلاَ كَرَم

وَكُلُّهُ مُ مِنْ رَسولِ الله مُلْتَدِسُ

غَرْفاً مِنَ البَحْرِ أَوْ رَشْفاً مِنَ الدِّيرِ

وَوَاقِفُ ونَ لَدَيْ بِ عِنْدَ حَدِّهِم

مِن نُفْطَةِ العِلْمِ أَوْ مِنْ شَكْلَةِ الحِكَمِ

فَه وَ الَّذِي تَمَّ مَعْنَاهُ وَصُورَتُهُ

ثُمَّ اصْطَفَاهُ حَبِيباً بَارِئُ النَّسَمِ

مُنَزَّهُ عَنْ شَرِيكٍ فِي مَحَاسِنِهِ

فَجَوْهَ رُ الحُسْنِ فِيهِ غَيْرُ مُنْقَسِم

دَعْ مَا ادَّعَتْهُ النَّصَارَى فِي نَبِيِّهِمِ

وَاحْكُمْ بِمَا شِئْتَ مَدْحاً فِيهِ وَاحْتَكِم

وَانْسُبْ إِلَى ذَاتِهِ مَا شِئْتَ مِنْ شَرَفٍ

وَانْسُبْ إِلَى قَدْرِهِ مَا شِئْتَ مِنْ عِظَمِ

فَإِنَّ فَضْلَ رَسُولِ الله لَيْسَ لَهُ

حَدٌّ فَيُعْرِبَ عَنْهُ نَاطِقٌ بِفَم

لَوْ نَاسَبَتْ قَدْرَهُ آيَاتُهُ عِظَماً

أَحْيَا اسْمُهُ حِينَ يُلدّعَى دَارِسَ الرِّمَم

كَمْ يَمْتَحِنَّا بِمَا تَعْيَا العُقُولُ بِهِ

حِرْصاً عَلَيْنَا فَلَمْ نَرْتَبْ وَلَـمْ نَـهِمِ

أَعْيَا الورَى فَهْمُ مَعْنَاهُ فَلَيْسَ يُرَى

فِي القُرْبِ وَالبُعْدِ فِيهِ غَيْرُ مُنْفَحِمِ

كَالشَّـمْسِ تَظْهَـرُ لِلْعَيْنَـيْنِ مِـنْ بُعُـدٍ

صَغِيرةً وَتُكِلُّ الطَّرْفَ مِنْ أَمَمِ

وَكَيْفَ يُدْرِكُ فِي الدُّنْيا حَقِيقَتَهُ

قَوْمٌ نِيَامٌ تَسَلُّوْا عَنْهُ بِالحُلْمِ

فَمَبْلَغُ العِلْمِ فِيهِ أَنَّهُ بَشَرٌ

وَأَنَّ لَهُ كُلِّهِ مُ خَدْ فَ خَدْ قِ اللهِ كُلِّهِ مِ

وَكُلُّ آيِ أَتَى الرُّسْلُ الكِرامُ بِهَا

فَإِنَّهَا اتَّصَلَتْ مِن نُورِهِ بِهِم

فَإِنَّهُ شَمْسُ فَضْلٍ هُمْ كَوَاكِبُهَا

يُظْهِرْنَ أَنْ وَارَهَا لِلنَّاسِ فِي الظُّلَمِ

أَكْرِمْ بِخَلْقِ نَبِيٍّ زَانَهُ خُلْتُ

بِالحُـسْنِ مُشْتَمِلِ بِالبِشْرِ مُتَّـسِم

كَالزَّهْرِ فِي تَرَفٍ وَالبَدْرِ فِي شَرَفٍ

وَالْبَحْرِ فِي كَرَمٍ وَالدَّهْرِ فِي هِمَمِ

كَأَنَّـهُ وَهو فَرْدٌ مِنْ جَلاَ لَتِهِ

فِي عَسْكَرٍ حِينَ تَلْقَاهُ وَفِي حَشَمِ كَالَةَاهُ وَفِي حَشَمِ كَالنَّمَا اللَّؤُلُو لُو المَكْنُونُ في صَدَفٍ

مِنْ مَعْدِنَعْ مَنْطِقٍ مِنْهُ وَمُبْتَسَمِ

لاَ طِيبَ يَعْدِلُ تُرْبِاً ضَمَّ أَعْظُمَهُ

طُوبَى لِمُنْتَشِقٍ مِنْهُ وَمُلْتَثِمِ

أَبَانَ مَوْلِدُهُ عَنْ طِيبِ عُنْصُرِهِ

يَا طِيبَ مُبْتَدَإ مِنْهُ وَمُخْتَتَمِ

يَـوْمٌ تَفَـرَّسَ فِيـهِ الفُـرْسُ أَنَّـهُمُ

قَدْ أُنسْذِرُوا بِحُلُولِ البُؤْسِ وَالنِّقَمِ

وَبَاتَ إِيوَانُ كِسْرَى وَهو مُنْصَدِعٌ

كَشَمْلِ أَصْحَابِ كِسْرَى غَيْرَ مُلْتَئِمِ

وَالنَّارُ خَامِدَةُ الأَنْفَاسِ مِنْ أَسَفٍ

عَلَيْهِ وَالنَّهُ رُ سَاهِي العَيْنِ مِنْ سَدَم

وَسَاءَ سَاوَةَ أَنْ غَاضَتْ بُحَيْرَتُهَا

وَرُدَّ وَارِدُهَا بِالغَيْظِ حِينَ ظَمِي

كَأَنَّ بِالنَّارِ مَا بِالمَاءِ مِنْ بَلَلِ

حُزْناً وَبِالمَاءِ مَا بِالنَّارِ مِنْ ضَرَمٍ

وَالْجِنُّ تَهْتِفُ وَالْأَنْوَارُ سَاطِعَةٌ

وَالحَقُّ يَظْهَرُ مِنْ مَعْنىً وَمِنْ كَلِمِ

عَمُوا وَصَهُوا فَإِعْلاَنُ البَشَائِرِ لَهُ

تُسْمَعْ وَبَارِقَةُ الإِنْذَارِ لَمْ تُسَمِ

مِنْ بَعْدِ مَا أُخْبَرَ الأَقْوَامَ كَاهِنُهُمْ

بِأَنَّ دِينَهُمُ المُعْوَجَّ لَمْ يَقُمِ

وَبَعْدَ مَا عَايَنُوا فِي الأُفْتِي مِنْ شُهُبٍ

مُنْقَضَّةٍ وَفْقَ مَا فِي الأَرْضِ مِنْ صَنَمِ

حَتَّى غَدَا عَنْ طَرِيقِ الوَحْيِ مُنْهَ زِمٌ

مِنَ الشَّيَاطِينِ يَفْفُ و إِثْرَ مُنْهَ زِم

كَأَنَّهُمْ هَرَباً أَبْطَالُ أَبْرَهَةٍ

أَوْ عَسْكَرٌ بِالحَصَى مِنْ رَاحَتَيْهِ رُمِي

نَبْذاً بِهِ بَعْدَ تَسْبِيحٍ بِبَطْنِهِمَا

نَبْذَ المُسَبِّحِ مِنْ أَحْشَاءِ مُلْتَقِم

جَاءَتْ لِدَعْوَتِهِ الأَشْجَارُ سَاجِدَةً

تَمْشِي إِلَيْهِ عَلَى سَاقٍ بِلاَ قَدَمِ

كَأُنَّ مَا سَطَرَتْ سَطْراً لَمَا كَتَبَتْ

فُرُوعُهَا مِنْ بَدِيعِ الصَّغَطِّ بِاللَّقَمِ

مِثْلَ الغَمَامَةِ أَنتَّى سَارَ سَائِرَةً

تَقِيهِ حَرَّ وَطِيسٍ لِلْهَجِيرِ حَمِي

أَقْسَمْتُ بِالقَمَرِ المُنْشَقِّ إِنَّ لَهُ

مِنْ قَلْبِ فِيسْبَةً مَبْرُورَةَ القَسَم

وَمَا حَوَى الغَارُ مِنْ خَيْرٍ وَمِنْ كَرَمٍ

وَكُلُّ طَرْفٍ مِنَ الكُفَّارِ عَنْهُ عَمِي

فَالصِّدْقُ فِي الغَارِ وَالصِّدِّيقُ لَمْ يَرِمَا

وَهُمْ يَقُولُ ونَ مَا بِالغَارِ مِنْ أَرِمِ

ظَنُّوا الحَمَامَ وَظَنُّوا العَنْكَبُوتَ عَلَى

خَيْرِ البَرِيَّةِ لَمْ تَنْسُجْ وَلَمْ تَحُم

وِقَايَةُ الله أَغْنَتْ عَنْ مُضَاعَفَةٍ

مِنَ الدُّرُوعِ وَعَنْ عَالٍ مِنَ الأُطُّمِ

مَا سَامَنِي الدُّهْرُ ضَيْماً وَاسْتَجَرْتُ بِهِ

إِلاَّ وَنِهُ لَتُ جِوَاراً مِنْهُ لَمْ يُضَمِ

وَلاَ الْتَمَسْتُ غِنَى الدَّارَيْنِ مِنْ يَدِهِ

إِلاَّ اسْتَلَمْتُ النَّدَى مِنْ خَيْرِ مُسْتَلَمِ

لاَ تُنْكِرِ الوَحْيَ مِنْ رُؤْيَاهُ إِنَّ لَهُ

قَلْباً إِذَا نَامَتِ العَيْنَانِ لَمْ يَنَم

وَذَاكَ حِينَ بُلُوعٍ مِن نُبُوَّتِ مِ

فَلَيْسَ يُنْكَرُ فِيهِ حَالٌ مُحْتَلِمِ

تَبَارَكَ اللهُ مَا وَحْيٌ بِمُكْتَسَبٍ

وَلاَ نَبِيٌّ عَلَى غَيْبٍ بِمُتَّهَ مَمِ

كَمْ أَبْرَأَتْ وَصِباً بِاللَّمْسِ رَاحَتُهُ

وَأَطْلَ قَتْ أُرِباً مِنْ رِبْقَةِ اللَّمَم

وَأَحْيَتِ السَّنَةَ الشَّهْبَاءَ دَعْوَتُهُ

حَتَّى حَكَتْ غُرَّةً فِي الأَعْصُرِ الدُّهُم

بِعَارِضٍ جَادَ أَوْ خِلْتُ البِطَاحَ بِهَا

سَيْبٌ مِنَ اليّهِ أَوْ سَيْلٌ مِنَ العَرِمِ

دَعْنِي وَوَصْفِيَ آيَاتٍ لَهُ ظَهَرَتْ

ظُـهُورَ نَادِ القِرَى لَـيْلاً عَلَى عَلَـمِ

فَاللَّهُ يُسِزُّ دَادُ حُسْناً وَهو مُنْتَظِمٌ

وَلَيْسَ يَنْ قُصُ قَدْراً غَيْرَ مُنْتَظِم

فَمَا تَطَاوُلُ آمالِ المَدِيــ إِلَى

مَا فِيهِ مِنْ كَرَم الأَخْلاَقِ وَالشِّيم

آيَاتُ حَقِّ مِنَ الرَّحْمَنِ مُحْدَثَةٌ

قَدِيمَةٌ صِفَةُ المَوْصُوفِ بِالقِدَم

لَمْ تَقْتَرِنْ بِزَمَانٍ وَهِيَ تُخْبِرُنَا

عَنِ المَعَادِ وَعَنْ عَادٍ وَعَنْ إِرَمِ

دَامَتْ لَدَيْنَا فَفَاقَتْ كُلَّ مُعْجِزَةٍ

مِنَ النَّبِيِّينَ إِذْ جَاءَتْ وَلَهُ تَدُم

مُحَكَّمَاتٌ فَمَا تُبْقِينَ مِنْ شُبَهٍ

لِنِي شِقَاقٍ وَمَا تَبْغِينَ مِنْ حَكَم

مَا حُورِبَتْ قَطُّ إِلاَّ عَادَ مِنْ حَرَبِ

أَعْدَى الأَعَادِي إِلَيْهَا مُلْقِيَ السَّلَمِ

رَدَّتْ بَلا عَنهُ اللَّهُ مَا رَضِها دَعْوَى مُعَارِضِها

رَدَّ الغَيُورِ يَدَ الجَانِي عَنِ الحُرَمِ

لَهَا مَعَانٍ كَمَوْجِ البَحْرِ فِي مَدَدٍ

وَفَوْقَ جَوْهَرِهِ فِي الحُسْنِ وَالقِيمِ

فَمَا تُعَدُّ وَلاَ تُحْصَى عَجَائِبُهَا

وَلاَ تُسَامُ عَلَى الإِكْثَارِ بِالسَّامُ

قَرَّتْ بِهَا عَيْنُ قَارِيهَا فَقُلْتُ لَهُ

لَقَدْ ظَفِرْتَ بِحَبْلِ اللهِ فَاعْتَصِمِ

إِنْ تَتْلُهَا خِيفَةً مِنْ حَرِّ نَارِ لَظَى

أَطْفَأْتَ حَرَّ لَظَى مِنْ وِرْدِهَا الشَّبِمِ

كَأَنَّهَا الحَوْضُ تَبْيَضُّ الوُّجُوهُ بِهِ

مِنَ العُصَاةِ وَقَدْ جَاءُوهُ كَالحُمَم

وَكَالصِّرَاطِ وَكَالَمِينَ وَانِ مَعْدِلَةً

فَالقِسْطُ مِنْ غَيْرِهَا فِي النَّاسِ لَمْ يُقِم

لأتَعْجَبَنْ لِحَسُودٍ رَاحَ يُنْكِرُهَا

تَجَاهُ لا وَهو عَيْنُ الحَاذِقِ الفَهِم

قَدْ تُنْكِرُ العَيْنُ ضَوْءَ الشَّمْسِ مِنْ رَمَدٍ

وَيُنْكِرُ الفَمُّ طَعْمَ المَاءِ مِنْ سَقَمِ

يَا خَيْرَ مَنْ يَمَّمَ العَافُونَ سَاحَتَهُ

سَعْياً وَفَوْقَ مُـتُونِ الأَيْنُقِ الرُّسُم

وَمَنْ هُوَ الآيَةُ الكُبْرَى لِمُعْتَبِرٍ

وَمَنْ هُوَ النِّعْمَةُ العُظْمَى لِمُغْتَنِمِ

سَرَيْتَ مِنْ حَرَمٍ لَكِلاً إِلَى حَرَمٍ

كَمَا سَرَى البَدْرُ فِي دَاجٍ مِنَ الظُّلَمِ

وَبِتَّ تَرْقَدِي إِلَى أَنْ نِلْتَ مَنْ زِلَـةً

مِنْ قَابِ قَوْسَيْنِ لَمْ تُدْرَكْ وَلَمْ تُسرَم

وَقَدَّمَتْكَ جَمِيعُ الأَنْبِيَاءِ بِهَا

وَالرُّسْلِ تَقْدِيمَ مَخْدُومٍ عَلَى خَدَمِ

وَأَنْتَ تَخْتَرِقُ السَّبْعَ الطِّبَاقَ بِهِمْ

فِي مَوْكِبٍ كُنْتَ فِيهِ صَاحِبَ العَلَم

حَتَّى إِذَا لَهُ تَدَعْ شَأُواً لِمُسْتَبِقٍ

مِنَ الدُّنُو وَلاَ مَوْقى لِمُسْتَنِمِ

خَفَضْتَ كُلَّ مَقَامٍ بِالإِضَافَةِ إِذْ

نُودِيتَ بِالرَّفْعِ مِثْلَ المُفْرَدِ العَلَمِ

كَيْمَا تَفُوزَ بِوَصْلِ أَيِّ مُسْتَتِرٍ

عَنِ العُيُونِ وَسِرٍّ أَيِّ مُكْتَتَمِ

فَحُ زْتَ كُلَّ فَخَارِ غَيْرَ مُشْتَرك

وَجُـزْتَ كُـلَّ مَقَـامٍ غَيْـرَ مُـزْدَحَمِ

وَجَلَّ مِقْدارُ مَا وُلِّيتَ مِنْ رُتَبِ

وعَزَّ إِدْرَاكُ مَا أُولِيتَ مِن نِعَمِ

بُشْرَى لَنَا مَعْشَرَ الإِسْلاَم إِنَّ لَنَا

مِنَ العِنَايَةِ رُكْناً غَيْرَ مُنْهَدِم

لَمَّا دَعَا اللهُ دَاعِينَا لِطَاعَتِهِ

بِأَكْرَمِ الرُّسْلِ كُنَّا أَكْرَمَ الأُمَمِ

رَاعَتْ قُلُوبَ العِدَا أَنْبَاءُ بِعْتَتِهِ

كَنَبْأَةٍ أَجْفَلَتْ غُفْلاً مِنَ الغَنَم

مَا زَالَ يَلْقَاهُمُ في كُلِّ مُعْتَركٍ

حَتَّى حَكَوْا بِالقَنَا لَحْماً عَلَى وَضَمِ

وَدُّوا الفِرَارَ فَكَادُوا يَغْبِطُونَ بِهِ

أَشْلاءَ شَالَتْ مَعَ العِقْبانِ وَالرَّخِمِ

تَمْضِي اللَّيَالِي وَلا يَدْرُونَ عِدَّتَهَا

مَا لَمْ تَكُنْ مِنْ لَيالِي الأَشْهُرِ الحُرْمِ

كَأُنَّهَا اللِّينُ ضَيْفٌ حَلَّ سَاحَتَهُمْ

بِكُلِّ قَرْمٍ إِلَى لَحْمِ العِدَا قَرِمِ

يَجُرُّ بَحْرَ خَمِيسِ فَوْقَ سَابِحَةٍ

يَرْمِي بِمَوْجِ مِنَ الأَبْطَ الِ مُلْتَطِمِ

مِنْ كُلِّ مُنْتَدِبٍ للهِ مُحْتَسِبٍ

يَسْطُو بِمُسْتَأْصِلٍ لِلْكُفْرِ مُصْطَلِم

حَتَّى غَدَتْ مِلَّةُ الإِسْلاَم وَهِيَ بِهِمْ

مِنْ بَعْدِ غُرْبَتِهَا مَوْصُولَةَ الرَّحِم

مَكْفُولَةً أَبَداً مِنْهُمْ بِخَيْرِ أَبِ

وَخَيْرِ بَعْلِ فَلَمْ تَيْتَمْ وَلَمْ تَئِمِ

هُمُ الجِبَالُ فَسَلْ عَنْهُمْ مُصَادِمَهُمْ

مَاذَا رَأَى مِنْهُمُ فِي كُلِّ مُصْطَدَمِ

وَسَلْ حُنَيْناً وَسَلْ بَدْراً وَسَلْ أُحُداً

فُصُولُ حَتْفٍ لَهُمْ أَدْهَى مِنَ الوَخَمِ

الـمُصْدِرِي البِيضِ حُـمْراً بَعْدَ مَا وَرَدَتْ

مِنَ العِدَا كُلَّ مُسْوَدٍ مِنَ اللِّمَم

وَالكَاتِبِينَ بِسُمْرِ السَخَطِّ مَا تَسرَكَتْ

أَقْلاَمُهُمْ حَرْفَ جِسْمٍ غَيْرَ مُنْعَجِمٍ

شَاكِي السِّلاَح لَهُمْ سِيمَا تُمَيِّزُهُمْ

وَالوردُ يَمْتَازُ بِالسِّيمَا عَنِ السَّلَمِ

تُهْدِي إِلَيْكَ رِيَاحُ النَّصْرِ نَشْرَهُمُ

فَتَحْسَبُ الزَّهْرَ فِي الْأَكْمَامِ كُلَّ كَمِي

كَأَنَّهُمْ في ظُهُورِ الخَيْلِ نَبْتُ رُباً

مِنْ شِدَّةِ الحَزْمِ لا مِنْ شَدَّةِ الحُزْمِ

طَارَتْ قُلُوبُ العِدَا مِنْ بَأْسِهِمْ فَرَقاً

فَمَا تُفَرِّقُ بَيْنَ البَهْمِ وَالبُهَمِ

وَمَـنْ تَـكُنْ بِرَسُـولِ اللهِ نُصْرَتُـهُ

إِنْ تَلْقَهُ الأُسْدُ فِي آجَامِهَا تَجِمِ

وَلَنْ تَرَى مِنْ وَلِيٍّ غَيْرِ مُنْتَصِرٍ

بِهِ وَلاَ مِنْ عَدُوٍّ غَيْرِ مُنْقَصِمِ

أَحَلَّ أُمَّتَهُ فِي حِرْزِ مِلَّتِهِ

كَاللَّيْثِ حَلَّ مَعَ الأَشْبَالِ فِي أَجَمِ

كَمْ جَدَّلَتْ كَلِمَاتُ الله مِنْ جَدِلٍ

فِيهِ وَكُمْ خَصَمَ البُرْهَانُ مِنْ خَصِمِ

كَفَاكَ بِالعِلْمِ فِي الأُمِّيِّ مُعْجِزَةً

فِي الجَاهِلِيَةِ وَالتَّأْدِيبِ فِي اليُتُم

خَدَمْتُ هُ بِمَ دِيحٍ أَسْتَقِيلُ بِهِ

ذُنُوبَ عُمْرٍ مَضَى فِي الشِّعْرِ وَالخِدَمِ

إِذْ قَلَّدَانِيَ مَا تُخْشَى عَوَاقِبُهُ

كَأُنَّنِي بِهِمَا هَدْيٌ مِنَ النَّعَمِ

أَطَعْتُ غَيَّ الصِّبَ إِنِّي الحَالَتَ يْنِ وَمَا

حَصَّلْتُ إِلاَّ عَلَى الآثَامِ وَالنَّدَمِ

فَيَا خَسَارَةَ نَفْسٍ في تِجَارَتها

لَمْ تَشْتَرِ الدِّينَ بِالدُّنْيَا وَلَمْ تَسُمِ

وَمَنْ يَبِعُ آجِلاً مِنْهُ بِعَاجِلِهِ

يَبِنْ لَهُ الغَبْنُ فِي بَيْعٍ وَفِي سَلَمِ

إِنْ آتِ ذَنْباً فَمَا عَهْدِي بِمُنْتَقِضٍ

مِنَ النَّبِيِّ وَلا حَبْلي بِمُنْصَرِم

فَإِنَّ لِي ذِمَّةً مِنْهُ بِتَسْمِيَتِي

مُحَمَّداً وَهوَ أَوْفَى الخَلْقِ بِالذِّمَم

إِنْ لَمْ يَكُنْ فِي مَعَادِي آخِذاً بِيَدِي

فَضْ لا وَإِلا فَقُلْ يَا زَلَّهَ القَدَمِ

حَاشَاهُ أَنْ يُحْرِمَ الرَّاجِي مَكَارِمَهُ

أَوْ يَرْجِعَ الجَارُ مِنْهُ غَيْرَ مُحْتَرَم

وَمُنْذُ أَلْزَمْتُ أَفْكَارِي مَدَائِحَهُ

وَجَدْتُهُ لِخَلاَصِي خَيْرَ مُلْتَزِم

وَلَنْ يَفُوتَ الغِنَى مِنْهُ يَداً تَرِبَتْ

إِنَّ الحَيَا يُنْبِتُ الأَزْهَارَ فِي الأُكْمِ

وَلَمْ أُرِدْ زَهْرَةَ الدُّنْيَا الَّتِي اقْتَطَفَتْ

يَدَا زُهَيْ رِبِمَا أَثْ نَى عَلَى هَرِمِ يَا أَكْرَمَ الخَلْقِ مَا لِي مَنْ أَلْوُذُ بِهِ

سِوَاكَ عِنْدَ حُلُولِ الحَادِثِ العَمِم

وَلَـنْ يَضِـيقَ رَسُـولَ الله جَاهُـكَ بِـي

إِذَا الكَرِيمُ تَجَلَّى بِاسْمِ مُنْتَقِمِ

فَإِنَّ مِنْ جُودِكَ الدُّنيَا وَضَرَّتَهَا

وَمِنْ عُلُومِكَ عِلْمَ اللَّوْحِ والقَلَمِ

يَا نَفْسِ لاَ تَقْنِطِي مِنْ زَلَّةٍ عَظُمَتْ

إِنَّ الكَبَائِرَ فِي الغُفْرَانِ كَاللَّمَمِ

لَعَلَّ رَحْمَةَ رَبِيِّ حِينَ يَقْسِمُهَا

تَأْتِي عَلَى حَسَبِ العِصْيانِ فِي القِسَمِ

يَا رَبِّ وَاجْعَلْ رَجَائِي غَيْسَ مُنْعَكِسٍ

لَـدَيْكَ وَاجْعَـلْ حِسَـابِي غَـيْرَ مُنْخَـرِم

وَالْطُفْ بِعَبْدِكَ فِي الدَّارَيْنِ إِنَّ لَهُ

صَبْراً مَتَى تَدْعُهُ الأَهْوَالُ يَنْهَ زِم

وَائْـذَنْ لِسُـحْبِ صَـلاَةٍ مِنْـكَ دَائـمَـةٍ
عَـلَى النَّبِـيِّ بِمُنْ هَـلً وَمُنْسَـجِمِ
مَا رَنَّحَتْ عَذَبَاتِ البانِ رِيحُ صَباً
وَأَطْرَبَ العِيسَ حَادِي العِيسِ بِالنَّغَم



# السالخ المراع

#### شرح البردة الشريفة

لقد جرت عادة الشعراء بأنهم يُجَرِّدون من أنفسهم شخصاً يحاورونه دلالاً وعتاباً ، وسؤالاً وجواباً .

ولمّا أراد الناظم براعة المطلع ، جرّد من نفسه شخصاً مُزج دمعه بدمه ، فسأله عن علة ذلك فقال مخاطباً له :

أُمِنْ تَذَكُّرِ جِيرَانٍ بِنِي سَلَمٍ

مَزَجْتَ دَمْعاً جَرَى مِنْ مُقْلَةٍ بِدَم

#### تنبیه:

إن من عادة كل مؤلف الابتداء بالبسملة ، ثم الحمدلة ، ثم الصلاة على النبي الله وذلك ليكون مؤلفاً مباركاً غير مبتور.

ولعل الناظم هنا رحمه الله تعالى قد فعل ذلك نطقاً لا كتابة ، وهذا يفي بالغرض كما ذكر ذلك الفقهاء والعلماء رضى الله عنهم .



## ١ - أَمِنْ تَذَكُّرِ جِيرَانٍ بِنِي سَلَمٍ

## مَزَجْتَ دَمْعاً جَرَى مِنْ مُقْلَةٍ بِدَم

#### الإعراب الموجز

( أَمِنْ ) : الهمزة للاستفهام ، و ( مِنْ ) بكسر ـ الميم : حرف تعليل وجر متعلقة بـ ( مَزَجْتَ ) .

( تَذَكُّرِ ) : مجرور بــ ( مِنْ ) .

( جِيرَانٍ ) بكسر الجيم : مضاف إليه من إضافة المصدر إلى مفعوله بعد حذف فاعله .

( بِذِي ) : الباء حرف جر ، و( ذِي ) مجرور .

( سَلَم ) بفتحتين : مضاف إليه .

( مَزَجْتَ ) بفتح التاء : فعل وفاعل .

(دَمْعاً): مفعول به .

( جَرَى ) : فعل ماض ، وفاعله مستتر فيه يعود على ( دَمْعاً ) ، والجملة نعت له .

( مِنْ مُقْلَةٍ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( جَـرَى ) بإفادتـ التوكيـ د ، حيث الدمع لا يجري من غير مقلة .

( **بِدَمِ** ) : جار ومجرور .

#### تفسير الكلمات

( أَمِنْ ) : أي مِن أجل .

( تَذَكُّرِ): مصدر تَذَكَّر كتَفَعَّلَ، مأخوذ من الذُّكْر وهو ضد النسيان.

( جِيرَانِ ) : جمع جار .

( بِذِي سَلَمِ ) : ( سَلَمِ ) نوع من الشجر . و ( ذِي سَلَمِ ) هو موضع بين مكة والمدينة قريب من قَديد .

( مَزَجْتَ ): خَلَطْتَ .

( دَمْعاً ) : الدمع هو الماء المالح السائل من العين ، فإن كان من حُزن فهو ساخن، وإن كان من فرح وسرور فهو بارد .

( جَرَى ) : سال بشدة ؛ لذا يُلاحظ بأنَّ الناظم عَبَّرَ به دون سال .

رَجْرَى) . سال بسده ؛ لذا يار خط بال الناظم عبر به دول سال . (مِنْ مُقْلَةٍ) : المُقلة هي شحمة العين التي تجمع البياض والسواد ، وفيها الحدقة التي هي السواد الذي في وسط العين وتلك الحدقة فيها الناظر ، ومن شدة صفائها كانت العين كالمرآة ، إذا استقبلها شخص رأى صاحبُها صورتَه فيها . ولقد أفرد الناظم هنا المقلة ؛ لأن العرب قد يطلقونها ونظائرها مفردة ويريدون بها المثنى ، كما قال بعضهم : بَكَتْ عيني وحَقَّ لها بكاها وما يُغني البكاءُ ولا العويلُ (بِدَمِ) : الدم هو أحد الأمشاج الأربعة التي خُلِقَ منها الإنسان . ولقد كنّى الناظم بمزج الدمع بالدم عن كثرة البكاء .

#### المعنى الكلي

يقول الناظم على سبيل السؤال والاستفهام لِـمَن قَـتَلَــه الحـب وأضناه الغرام ، وزاد شوقه ونحيبه ، وكَثْرَ وجده ولهيبه :

ما سبب اختلاط دمعِك الجاري من مقلتك بالدم؟ أهو من تَذَكُّرِ جيرانك وأحبابك المقيمين بذي سَلَم؟ فإن كان بسبب ذلك

فلا تُلام على فعلك ، حيث مَن تَذَكَّر وَصْلَ الأحباء والجيران ، ومؤانسة الأصدقاء والأخلاء ، يَهُون عليه مزج الدمع بالدم ، وبذل الروح والجسم .

وكيف يُلام والحب أحرقه ؟ والشوق مزّقه ؟ والعشق أقلقه ؟ والنوم فارقه ؟ وصار كمن قال :

لا يَعْرِفُ الشَّوْقَ إلاَّ مَن يُكابِدُهُ ولا الصَّبابَة إلاَّ مَن يُعانيها

وإن هذا البيت هو من براعة الاستهلال ، حيث بَيَّنَ ناظمه فيه أنَّ هذه القصيدة في مدح النبي الله عيث ذكر المواضع التي بقرب المدينة الشريفة .

كما وإن هذا البيت هو أول القصيدة باتفاق ، وأمّا ما شاع على ألسنة الناس مِن قولهم:

الحَمْدُ للهِ مُنْشِي الخَلْقِ مِنْ عَدَمِ

ثم بعد ذلك حصل له حيرة كعادة المحبين ، وغلبة فكر دخل فيها في رِبْقَة المترددين ، فقال رحمه الله تعالى :

أَمْ هَبَّتِ الرِّيحُ مِنْ تِلْقَاءِ كَاظِمَةٍ وَأَوْمَضَ البَرْقُ فِي الظَّلْمَاءِ مِنْ إِضَم



# ٢ - أَمْ هَبَّتِ الرِّيحُ مِنْ تِلْقَاءِ كَاظِمَةٍ

# وَأَوْمَضَ البَرْقُ فِي الظَّلْمَاءِ مِنْ إِضَمِ

#### الإعراب الموجز

( أُمْ ) : حرف عطف ، وهو معادل للهمزة في الاستفهام بهما .

( هَبَّتِ الرِّيحُ ): فعل وفاعل في تأويل مفردٍ معطوف على ( تَذَكُّر ).

( مِنْ تِلْقَاءِ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( هَبَّتِ ) .

(كَاظِمَةٍ): مضاف إليه.

( وَأَوْمَضَ البَرْقُ ) : فعل وفاعل معطوف على ( هَبَّتِ الرِّيحُ ) .

( فِي الظُّلْمَاءِ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( أَوْمَضَ ) على تقدير موصوفِ بين الجار والمجرور، والتقدير : في الليلة الظلماء.

( مِنْ إِضَم ) بكسر الهمزة : حال من ( الظُّلْمَاءِ ) .

# تفسير الكلمات

( هَبَّتِ الرِّيحُ ) : أي هاجت .

والريح جسم لطيف شفاف غير مرئي ، يهبُّ بمقدارٍ مخصوص في وقتٍ مخصوص .

وإذا أتت مفردة فالغالب أنها تكون للعذاب ، وإذا أتت مجموعة فالغالب أنها تكون للرحمة ، لذلك كان النبي يقول : (( اللهم اجعلها رياحاً ولا تجعلها ريحاً )) (').

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني وأبو يعلى ، وذكره الشافعي في كتابه الأم .

فالمعلوم أنَّ ريح العذاب واحدة وهي الدَّبور ، وأنَّ عليها خزنة . فعندما أراد الله تعالى هلاك قوم عاد فَعَتَتْ عليهم فخرجت من مقدار أنف ثور لفخرجت من مقدار أنف ثور لأهلكت الدنيا . ولقد أفرد الناظم الريح هنا ؛ لأن الحب وإن كان عذباً فإنه مختلط بعذاب .

( مِنْ تِلْقَاءِ ) : مِن ناحية ، أو مِن قرب .

(كَاظِمَةٍ): اسم موضع بالقرب من المدينة المنورة.

( وَأُوْمَضَ البَرْقُ ) : أي لمع خفياً .

والبرق عند الحكماء وأهل الهيئة نار تحدث عند شدة اصطكاك أجرام الهواء بعضها ببعض ، وأكثر ما تكون عند انتقال الزمان من البرد إلى الحر أو العكس ، ومن ذلك الاصطكاك تحدث أصوات الرعد.

( فِي الظُّلْمَاءِ ) : أي في الليلة ذات الظلمة .

وقد اخْتُلِفَ في الظلمة ، فقيل : أمرٌ وجوديٌ يُضاد النور قائمٌ بالهواء ، وقيل : أمرٌ عدمي .

وإنما خَصَّ الناظم الليلة الظلماء في الذكر ؛ لأن الضوء في الظلمة أجلى .

( إِضَمِ ) : اسم لجبل وقيل : لوادٍ بقرب المدينة المنورة .

# المعنى الكلي

وحاصل معنى هذا البيت والذي سبقه ، أنَّ الناظم أراد بالجيران : الأحبة ، وبذي سَلَم وكاظمة وإضَم : أمْكِنَتَهُم ، وبمزج الدمع بالدم : شدة البكاء . فاستفهم عن علة مزج الدمع بالدم : أهي تَذَكُّر الأحبة

الغائبين ؟ أم هبوب الريح من ناحية كاظمة ؟ أم لمعان البرق من ناحية إضَم ؟ ولا شك أن كلاً من هذه المذكورات موجبٌ لكثرة البكاء وتزايد العبرات.

أما الأول: وهو التذكر؛ فلأنه يحصل به التحسر على ما مضى مِن وَصْل الأحبة، ومؤانسة الأصدقاء والأَخِلَّة.

وأما الثاني: وهو هبوب الريح من جهة كاظمة؛ فلأن المحب دائماً يفكر في محاسن محبوبه التي هي جُلَّ قصده، وتمامُ مرغوبه. فإذا هبت الريح من جهة الموضع الذي هو فيه، تَخَيَّلَ أنها تحمل روائحه إليه. وأما الثالث: وهو إيماض البرق من إضم ؛ لأن مِن عادة المحبين المُتيَّمِين أن يرتاحوا للبرق إذا لمع من جهة ديار الأحبة، حيث خفته ولطافته تذكرهم بصفات الأحبة ولطائفهم. وعند لمعان البرق أيضاً يتخيَّل المحب بأنه يرى ديار أحبائه، فيكثر بكاؤه لتصوره مكان أحبته، وتذكره صفات أهل أنسه وودادهم.

وقد أدخل الناظم الهمزة على أحد المعادلَيْن و (أمْ) على الآخر، ووسط بينهما ما لا يُسأل عنه وهو مزج الدمع بالدم، كقوله تعالى: ﴿ ءَأَنتُمْ أَشَدُّ خَلَقًا أَمِرُ السَّمَآءُ بَنَهَا ﴾ [القائِقاتِ : ٢٧]. إلا أنّ الناظم جعل أحد المعادلَيْن جملة، كقوله تعالى: ﴿ قُلَ إِنْ أَدْرِىَ أَقَرِيبُ مَّا تُؤْعَدُونَا أَمْ يَجْعَلُ لَهُ ورَبِي آَمَدًا ﴾ [التناف : ٢٠].

هذا ولما سأل الناظمُ عما ذُكِرَ ولم يَرُد عليه المسؤول جواباً ؛ لأن من شأن المحبين أن يكتموا الحب في أول الأمر ، بل جرت عادتهم بإنكاره بالمرة ، نَزَّلَ الناظمُ المسؤولَ منزلة المنكِر ، وتعجّب من حاله على فرض صدقه في الإنكار ، فقال:

فَمَا لِعَيْنَيْكَ إِنْ قُلْتَ اكْفُفَا هَمَتَا

وَمَا لِقَلْبِكَ إِنْ قُلْتَ اسْتَفِقْ يَهِم



# ٣- فَمَا لِعَيْنَيْكَ إِنْ قُلْتَ اكْفُفَا هَمَتَا وَمَا لِقَلْبِكَ إِنْ قُلْتَ اسْتَفِقْ يَهِمِ

### الإعراب الموجز

( فَمَا ) : الفاء عاطفة ، و( مَا ) : اسم استفهام جعلها بعضهم للإفصاح في موضع رفع على الابتداء .

(لِعَيْنَيْكَ): خبر المبتدأ.

(إنْ) المكسورة الهمزة والساكنة النون: حرف شرط.

( قُلْتَ ): فعل الشرط في محل جزم .

(اكْفُفَا) بضم الفاء الأولى وفتح الثانية: فعل أمر وفاعل، والجملة في موضع نصب بـ (قُلْتَ).

( هَـمَتَا): فعل ماض وفاعل ، والجملة جواب الشرط.

( وَمَا ) : اسم استفهام في موضع رفع على الابتداء .

(لِقَلْبِكَ ): خبر المبتدأ .

( إِنْ قُلْتَ ) : حرف وفعل الشرط .

( اسْتَفِقْ ) : مَقُولُ ( قُلْتَ ) .

(يَهِمِ): جواب الشرط. والأصل يهيم، وحذفت الياء لالتقاء الساكنين ( الياء والميم ) من أجل الجزم، وتحريك الميم بالكسر عارضٌ لحرف الرَّوي.

#### تفسير الكلمات

(لِعَيْنَيْكَ): تثنية عين .

(اكْفُفَا): بمعنى احبسا وأمسكا دمعكما عن البكاء.

( هَـمَتًا ): سالتا ، مأخوذٌ من الهيمان وهو السيلان .

( وَمَا لِقَلْبِكَ ) : أي ما لفؤادك .

والتحقيق أن القلب لحم صنوبري الشكل ، دقيق الأسفل ، غليظ الأعلى . وهو سر لطيف به يحصل الإدراك ، ويُعَبَّرُ به مذه الجارحة تقريباً للأذهان فقط .

( اسْتَفِقْ ) : أَفِقْ مما أنت فيه .

( يَهِم ): يتحيّر ويتولّه .

والهيام داء كالجنون ينشأ من العشق وغيره . يقال : هام في العشق ، أي لا يدري أين هو .

# المعنى الكلي

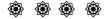
يقول الناظم:

إن كنت تنكر فرط الوجد في المحبة والوداد، وتُظهر السلوى عن كوامِن لَواعِج الفؤاد، فما لِعَيْنَيْكَ إن أردت منهما الإمساك عن البكاء سالتا أشدّ السيلان؟ وما لقلبك إن طلبت منه الإفاقة يهيم في أودية التحير غاية الهيمان؟ فكل من هذين الأمرين المذكورين من آثار الحب.

وهنا كذلك لم يجد المسؤول جواباً ، وأفحمه السائل بالسؤال المسكوت ، فرجع السائل في تغليظه في إنكار حالة الحب التي لا تُخفى ، ثم التفت السائل من الخطاب إلى الغيبة فقال منكراً:

أَيحُسَبُ الصَّبُ أَنَّ الحُبِ مُنْكَتِمٌ

مَا بَانَ مُنْسَجِمٍ مِنْهُ ومُضْطَرِم



# ٤ - أَيَحْ سَبُ الصَّبُ أَنَّ الحُبَّ مُنْكَتِمٌ مَا بَيْنَ مُنْسَجِمٍ مِنْ هُ ومُضْ طَرِم

### الإعراب الموجز

( أَيُحْسَبُ ) : الهمزة للاستفهام التوبيخي الإنكاري ، و ( يَحْسَبُ ) مضارع حَسِبَ المتعدى لاثنين .

( الصَّبُّ ): فاعله .

( أَنَّ ) بفتح الهمزة وتشديد النون : حرف توكيد ونصب .

( الْحُبُّ ) : اسم ( أَنَّ ) .

( مُنْكَتِمٌ ) : خبرها .

وأنَّ واسمها وخبرها في تأويل مصدرٍ سَدَّ مَسَدَّ مفعولي ( يَحْسَبُ ).

( مَا ) : زائدة .

(بَيْنَ): منصوب على الظرفية المكانية.

( مُنْسَجِم ): مضاف إليه على تقدير موصوف بين المُتَضايفَيْن .

(مِنْهُ): جار ومجرور متعلق بـ (مُنْسَجِم)، والهاء ضمير (الصَّبُّ).

( وَمُضْطَرِمٍ ) : معطوف على ( مُنْسَجِمٍ ) .

# تفسير الكلمات

( يَحْسَبُ ) : يظن .

(الصّبُّ): العاشق، مأخوذ من قولهم: صُبُّ الماء؛ لأنه إذا اشتد به العشق بكى كثيراً، فيَنْصَبُّ الدمع من عينيه صباً. وقال بعضهم: مأخوذ من الصبابة، وهي رقة العيش وحرارته.

( الْحُبُّ ) : المحبة ، أو صفاء الحال بين المُحِب والمحبوب.

( مُنْكَتِمٌ ) : مستتر عن الناس .

( مُنْسَجِم ) : المنسجم هاطل منحدر . وهو السائل ، مأخوذ من قولهم : انسجم الماء أي سال .

( مُضْطَرِمِ ): المضطرم هو المشتعل بنار الحب والعشق ، أي متلبس بهما وملزوم لهما . فهو مأخوذ من قولهم : اضطرمت النار ، أي اشتعلت .

### المعنى الكلي

يقول الناظم:

لا يظن العاشق الذي هو بين دمع سائل وقلب مشتعل من نار الحب أنَّ الحب مستتر عن الناس ، فكل منهما من آثار الحب مع كونهما ظاهرين ، والحاصل أنَّ ما استولى وظهرت آثاره لا يتأتى ستره أو إنكاره ، حينئذ فإنكار الحب غلط ، والأوْلى له عدم الإنكار بعد ما ظهرت شواهد الآثار .

ثم إن المسؤول كأنه قال للسائل المصنف: سلّمنا إنكارك على الصب ظَنَّه خفاء حبه ، لكني لستُ بصب فما دليلك على ذلك ؟ فقال المصنف السائل:

لَـوْلاَ الهَـوَى لَمْ تُـرِقْ دَمْعاً عَلَى طَلَـلٍ وَلاَ أَرِقْ دَمْعاً عَلَى طَلَـلٍ وَالعَلَـمِ



# ٥ - لَوْلاَ الْهَوَى لَمْ تُرِقْ دَمْعاً عَلَى طَلَلٍ وَالعَلَمِ وَلاَ أَرِقْ صَلَى لِللهَ البَانِ وَالعَلَمِ

## الإعراب الموجز

(لَوْلاً): حرف امتناع لوجود ، يدل على امتناع الشيء لوجود غيره.

( الْهُوَى ) : مبتدأ خُذف خبره ، وتقديره موجود .

(كَمْ تُرِقْ ) : جازم ومجزوم .

( دَمْعاً ) : مفعول به .

(عَلَى طَلَلِ): جار ومجرور متعلق بــ ( تُرِقْ ) .

وجملة ( لَمُ تُرِقُ ) مع معموليها جواب ( لَوْلاً ) لا محل لها

من الإعراب ؛ لأنها جواب شرط غير جازم .

( وَلاَ أَرِقْتَ ) : الواو حرف عطف ، و ( لاَ ) زائدة لتأكيد النفي ، و الجملة معطوفة على جواب ( لَوْ لاَ ) .

(لِلْإِكْرِ): جار ومجرور متعلق بــ (أَرِقْتَ).

( البَانِ ) : مضاف إليه .

( وَالْعَلَمِ ) : معطوف على ( البَانِ ) .

# تفسير الكلمات

( الْهُوَى ) : مصدر هُوِيَ إذا أحب ، فهو بمعنى الحب .

( لَمْ تُرِقْ ) : أي لم تَصُب . يقال : أراق الماء ، أي صَبَّه .

( دَمْعاً ): الدمع ما يسيل من العين .

( طَلَلِ ): هو ما شَخَصَ وارتفع من آثار الديار ، والجمع أطلال .

(أَرِقْتَ): سهرتَ.

( البَانِ ) : شجر طيب الريح يُتَّخَذُ منه دهنُّ يُعرف بدهن البان . ( العَلَم ) : يُطلق العَلَمُ على الجبل والرمح .

# المعنى الكلي

يقول الناظم:

لولا محبتك وهواك لما بكيتَ على آثار ديار الأحباب، ولما ذهب نومك لذكر أشجار البوادي وجبال المنازل.

وهنا شبّه المحبوبَ بهما في طيب الرائحة ، وحسن الهيئة ، وطول القامة .

وإنما أورثه ذكرُهما السهرَ ؛ لأن النوم يكون من الرطوبة الصاعدة من المعدة إلى الدماغ ، وإن المحب تكثر حرارته فتنتفي عنه الرطوبة وتذهب ، فحينئذ لا ينام .

وكذلك فإن الرطوبة تنشأ غالباً عن كثرة الطعام والشراب، وإن المحب يُلهيه حبه عن أكله وشربه، فتنتفي رطوبته وتتصاعد حرارته، لا سيما إذا ذكر ما عاهد عليه أحبابه.

وكما هو معلوم بأن المحب لا يبكي إلا إذا غلبه ذِكْرُ الحبيب، كما أن المريض لا يتمنى إلا لقاء الطبيب.

ولمّا أورد المصنفُ السائلُ على المخاطَب الحجمجَ الدالـة على أنه محب حتى لم يَبْقَ له عذر ، أقبل عليه بالخطاب وقال منكراً عليه بصورة الاستفهام:

فَكَيْفَ تُنْكِرُ حُبًّا بَعْدَ مَا شَهِدَتْ

بِ عَلَيْكَ عُدُولُ الدَّمْعِ وَالسَّقَمِ

# ٦ - فَكَيْفَ تُنْكِرُ حُبّاً بَعْدَ مَا شَهِدَتْ

# بِ عَلَيْ كَ عُدُولُ الدَّمْعِ وَالسَّقَمِ

# الإعراب الموجز

( فَكَيْفَ ) : الفاء للإفصاح ؛ لأنها أفصحت عن شيء محذوف ، والتقدير : إذا قامت عليك الأدلة فكيف تنكر ؟

و (كَيْفَ ) : حال مقدمة متضمنة معنى الاستفهام على وجه الإنكار .

( تُنْكِرُ ): فعل مضارع، وفاعله ضمير مستتر فيه وجوباً تقديره أنت.

(حُبّاً): مفعول به .

( بَعْدَ ) : ظرف ( تُنْكِرُ ) منصوب .

( مَا ) : موصول حرفي .

( شَهِدَتْ ) : فعل ماض ، والتاء تاء التأنيث .

(بهِ)، (عَلَيْكَ): جار ومجرور متعلقان بـ (شَهدَتْ).

( عُدُولُ ) : فاعل ( شَهدَتْ ) ، وهو مضاف .

( الدَّمْع ) : مضاف إليه .

( وَالسَّقَمِ ): معطوف على ( الدَّمْعِ )، والمعطوف على المجرور مجرور. وجملة ( شَهِدَتْ ) وما بعدها صلة ، والضمير في ( بِهِ ) عائد على ( مَا ) ، والتقدير : بعد الذي شهدت به عليك .

## تفسير الكلمات

( فَكَيْفَ ) : استفهامية على وجه الإنكار ، ومعناها هنا التعجب .

( تُنْكِرُ ) : تجحد ، والجُحْدُ هو النفي بعد العِلْمِ بخلافه قبل العلم .

(حُبّاً): الحب ضد البغض.

( شَهِدَتْ ) : أخبرتْ ودلّتْ .

وفيها استعارة تصريحية تبعية ، حيث شبّه الدلالة الواضحة بمعنى الشهادة بجامع الوضوح في كلِّ .

( عُدُولُ ) : جمع عدل ، بمعنى عادل .

( **الدَّمْع** ) : الماء السائل من العين .

( **وَالسَّقُم** ) : إطالة المرض .

### المعنى الكلي

يقول الناظم:

كيف تُنكر أيها المخاطَبُ المحبة بعد ما شَهِدَتْ بها عليك عدولٌ من الدموع الهاطلة ، والأسقام المتنوعة ؟ أتنكر العشق الذي ظهرت علاماته ، والهوى الذي بانت بياناته ، بعد أن شَهِدَتْ به عليك لديَّ حكامُ المحبين ، وقضاة العاشقين ؟ وبعد أن ظهر عليك هذا النحول وردّاك بأردية الردّية الردّية الردّية الراكار ، أو يتيسّر فيه الاستتار ؟ والذبول ؟ هل هذا مقام ينفع فيه الإنكار ، أو يتيسّر فيه الاستتار ؟

ثم عطف عليه المصنف رحمه الله تعالى بقوله: وَأَثْبَـتَ الوَجْـدُ خَطَّـيْ عَـبْرَةٍ وَضَـنىً وَأَثْبَـتَ الوَجْـدُ خَطَّـيْ عَـبْرَةٍ وَضَـنىً وَالعَـنَم



# ٧- وَأَثْبَتَ الوَجْدُ خَطَّيْ عَبْرَةٍ وَضَنىً مِ الْوَجْدُ خَطَّيْ عَبْرَةٍ وَضَنىً مِثْلَ البَهَادِ عَلَى خَدَّيْكَ وَالعَنَم

# الإعراب الموجز

( وَأَثْبَتَ ) : الواو حرف عطف ، و ( أَثْبَتَ ) : فعل ماض معطوف على ( شَهدَتْ ) في البيت الذي قبله .

(الوَجْدُ): فاعل (أَثْبَتَ).

(خَطَّيْ): مفعول (أَثْبَتَ)، وحُذفت نونه للإضافة.

(عَبْرَةٍ): مضاف إليها.

( وَضَنيُّ ) : معطوف على ( خَطَّىٰ ) .

( مِثْلَ ) منصوب على أنه نعت ( خَطَّيْ ) و( ضَنيَّ ) .

(البهار): مضاف إليه.

(عَلَى خَدَّيْكَ ): جار ومجرور في موضع الحال من (خَطَّيْ) و(ضَنيًّ).

( وَالْعَنَم ) بفتح العين والنون : معطوف على ( البَّهَارِ ) .

## تفسير الكلمات

( الوَجْدُ ) : هو الحزن .

(خَطَّيْ): تثنية خط ، وهو في اصطلاح المتكلمين ما يقبل القسمة طولاً.

(عَبْرَةٍ): العبرة هي الدمعة ، مأخوذة من العبور : وهـو الاجتيـاز

من غير وقوف . وإنما سُمّيت الدمعة بها لتجاوزها حـد

الخدود ، وعدم إقامتها كأنها عابر سبيل.

(ضَنيً): الضعف والهزال من المرض.

(البَّهَارِ): ورد أصفر طيب الرائحة.

( عَلَى خَدَّيْكَ ) : على وجنتيك .

(العَنَم): ورد أحمر.

ومراده هنا بتشبيه الخطين من الدموع بالعَنَم في الحمرة بانمزاج الدمع بالدم ، وبتشبيه أثر الضنى بالبهار في الصفرة . فكلامه فيه لفٌ ونشرٌ مشوش .

## المعنى الكلي

يقول الناظم:

يا مَن مقلته دائمة العبرة ، وكبده الحرّاء لا يزول التهابها ، كيف تُنكر المحبة والأشواق ؟ وكيف تُخفي قلبك المشتاق بعد شهادة عدول الدمع والسقم بها عليك ؟ وبعد إثبات الوجد المبرح خطين كالعبرة على خديك ، وذبول جسمك من الضنى ، وذوبانه من التذكار ، وحمرة دمعك مثل العَنَم ، واصفرار لونك مثل البهار ؟

إذاً فلا بدلك من الإقرار كما أقرّ بالهوى عند شهادة هؤلاء العدول بعض أهل الأسرار فقال:

شَوْقي إليكُم وَصْفُه لا يُمْكِنُ يا مَن لهمْ في رُبْعِ قلبي مَسْكَنُ لولا الهَوْ عِدُ هلاّ يَسْكُنُ لولا الهَ جُدُ هلاّ يَسْكُنُ عندي غرامٌ نحوكُمْ وتَشَوُّقُ عن شَرْحِ أَيْسَرِهِ تَكَلُّ الأَلْسُنُ

ولما كانت هذه الحجج واضحة ، وعلى كل شرف لائحة ، ولم يجد المخاطَب له بُدّاً من الإقرار ، أفصح مُقِرّاً بلسان المقال كما أقرّ بلسان الحال ، فقال :

نَعَـمْ سَرَى طَيْفُ مَـنْ أَهْـوَى فَـأَرَّقَنِي وَالْحُـبُّ يَعْــتَرِضُ اللَّــذَّاتِ بِالأَلَمِ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿

# ٨- نَعَمْ سَرَى طَيْفُ مَنْ أَهْـوَى فَأَرَّ قَنِـي وَالحُــبُّ يَعْــتَرِضُ اللَّــذَّاتِ بِـالأَلَمِ

## الإعراب الموجز

(نَعَمْ): حرف جواب.

(سَرَى): فعل ماض.

(طَيْفُ): فاعل (سَرَى).

( مَنْ ) بفتح الميم : اسم موصول في موضع جر بالإضافة .

( أَهْوَى ) : فعل مضارع مسندٌ إلى المتكلم ، والجملة صلة ( مَـنْ ) ، وعائده محذوف أى أهواه .

( فَأَرَّقَنِي ) : معطوف على ( سَرَى ) ، وفاعله مستتر فيه يعود على ( طَنْفُ ) .

( وَالْحُبُّ ) : مبتدأ .

( يَعْيَرِ ضُ): فعل مضارع، وفاعله مستتر فيه جوازاً يعود على ( الحُبُّ ).

( اللَّذَّاتِ ) : مفعول به .

( بِالْأَلَمِ ) : جار ومجرور متعلق به ( يَعْتَرِضُ ) .

# تفسير الكلمات

(نَعَمْ): حرف تصديق.

فكأن المسؤول قال: صدقت أيها السائل فيما نسبت إليَّ من الحب، وإنما بكيتُ وسقمتُ من تذكر الجيران الذين كنتُ قد فارقتهم.

( سَرَى ) : أي سار إليَّ ليلاً وأنا نائم .

(طَيْفُ): هو الخيال في النوم.

( مَنْ أَهْوَى ) : مَن أُحب ، فالهوى : المحبة والعشق .

( فَأَرَّ قَنِي ) : فأسهرني .

( الحُبُّ ) : المحبة .

(يَعْتَرِضُ ): بمعنى يحول بينه وبين مراده .

( اللَّذَّاتِ ) : جمع لذة ، وهي ما يُتنَعَّمُ به .

(بِالأَلَمُ): بالوجع.

فَإِن قلتَ: لِمَ أَفرد المصنف الألم وجمع اللذات؟ قلتُ: إِنَّ كل فرد من أفراد اللذة الحاصلة في العشق مَشُوبٌ بجنس الألم، ويكون فيه إشارة إلى شدة الألم، وإلى أنه لم تخلُ لذة منه.

# المعنى الكلي

إنه لما رأى كتمان الهوى وإخفاء الجوى ، بعد ما أفشى الدمع ما أخفاه ، وأظهر النحول ما طواه ، لم يجد نفعه فاعترف بالمحبة وأقرّ بالهوى ، فقال: نعم ، ابتليتُ بهذه النّعم .

وكأنه سئل عن سبب الأرق الذي اعتراه والقلق الذي تغشاه: هل هو مِن طارق الخيال وطيف الحبيب؟ فقال:

نعم ، سرى طيف من أهواه ، وخيال من أتمنى رؤياه ، بعد ما كنت متمتعاً بالمشاهدة والوصال ، متلذذاً بالمحاورة والاتصال . ولا غرو في هذا الحال ، فإن الحب يعترض اللذات بالألم ، ويشوب النّعَمَ بالنّقَم .

هذا قال أحدهم:

فَكُنَّا فِي اجتماعٍ كالثريّا فصَيَّرَنا الزمانُ بناتِ نَعْسِ

واعلم أيها القارئ أن سبب الطيف: أنَّ النفس إذا ولعت بشيء حصل في القوة المُخَيِّلَة ، فيصير نصب عينيه ويراه في النوم ، فيحصل له نوع تسلِّ ، وإن حصل له ألم حيث لم يجد من يهوى ولا خباله .

# وفي ذلك قال بعضهم:

وزارني طيفُ مَن أهوى على حذر مِنَ الوشاة وداعي الصبحِ قد هتفا فكدتُ أُوقِظُ مَن حولي به فرحاً وكاد يهتك سترَ الحب بي شغفا شم انتبهتُ وآمالي تُجُنِّبني نيلَ المنى فاستحالتْ غِبطتي أسفا

#### تنبيه:

إنَّ مَن كرِّر تلاوة هذا البيت بعد صلاة العشاء حتى غلبه النوم وكان صادقاً بذلك ، فإنه يرى النبي في منامه إن شاء الله تعالى .

وبعد هذا الاعتراف من المسؤول ، استشعر بلائم يلومه في الحب ، حيث البيت السابق تضمن الإقرار بالمحبة ، والغالب أنَّ مَن أقرّ به يُلام ، فخاطب هذا اللائم بقوله :

يَا لاَئِمِي فِي الْهَوَى العُذْرِيِّ مَعْذِرَةً

مِنِّي إِلَيْكَ وَلَوْ أَنْصَفْتَ لَمْ تَلُهِ



# ٩ - يَا لاَئِمِي فِي الْهَـوَى العُـذْرِيِّ مَعْـذِرَةً

# مِنِّعِي إِلَيْكَ وَلَوْ أَنْصَفْتَ لَمْ تَلُمِ

## الإعراب الموجز

(يَا): حرف نداء.

( لأَئِمِي ) : منادي مضاف إلى ياء المتكلم منصوب بفتحة مقدّرة على الميم.

( فِي الْهُوَى ) : جار ومجرور متعلق بــ ( لاَئِمِي ) .

( العُذْرِيِّ ) بالذال المعجمة : صفة ( الهَوَى ) .

( مَعْذِرَةً ) : مفعول لفعل محذوف .

( مِنِّي ) ، ( إِلَيْكَ ) : جار ومجرور متعلقان بــ ( مَعْذِرَةً ) .

( وَلَوْ ) : حرف شرط .

(أَنْصَفْتَ): فعل الشرط.

( لَمُ تَلُمِ ) : جواب الشرط.

#### تفسير الكلمات

( يَا لاَئِمِي ) : اللائم هو العاذل ، أي يا مَن يلومني ويَعْذِلُني .

(فِي الْهُوَى): أي في الوقوع في الحب.

(العُذْرِيِّ): أي الحب المفرط، وقد نُسب إلى بني عُـذْرَة وهي قبيلة باليمن اشتهرت بداء العشق، فكثير من شبانهم يـؤدي بهـم العشق إلى الموت ويهلكون بهذا المرض؛ لصـدقهم في الحب ورقة قلوبهم.

( مَعْذِرَةً ) : أي أقَدِّمُ معذرة ، والمعذرة هي ما يدفع به الإنسان عن نفسه مما عيبَ عليه فعله . ومعنى عَذَرْتُه : أي صفحتُ عنه وحَوْتُ إساءته .

(أَنْصَفْتَ): عدلتَ.

( لَمْ تَكُم ): أي لكنك لمتَ فلم تُنصف بلومك.

### المعنى الكلي

يقول مخاطباً اللائم:

يا مَن يلومني ويعذلني في محبة منسوبة إلى قوم من بني عُذرة ، لو كان لك إنصاف لم يكن منك ملامة . فقد بَلَغَتْكَ حالي ، وتَحَقَّقْتَ لوعتي وغرامي ، وليس سري مكتوماً عن الواشين ، ولا مرضي مقطوعاً . فكان المفروض منك أيها العاذل في الحب أن تعذرني ، وأن تكون عادلاً غير مُتَعَسِّفٍ بلومك . فالحب أمر ضروري ليس باختياري ، وخُلُقٌ جُبِلْتُ عليه ، ولا يلوم عاقلٌ أحداً على ما لا اختيار له فيه ، ولا يعذل لبيب على ما لا سبيل إليه .

وهذا قريب من قوله تعالى حكاية عن زليخة حين عُنِّفَتْ بحب يوسف السَّكِين ، بعد أن أبدت جماله للعاذلات ، وعرضت حسنه على اللائمات ، فوقعن في الحيرة والتيه ، قالت : ﴿ فَذَالِكُنَّ ٱلَّذِى لُمُتُنَّنِي فِيهِ ﴾ [فَهُنَا : ٣].

قال ابن الفارض في هذا المجال:

دَعْ عنكَ تعنيفي وذُقْ طعمَ الهوى فإذا عشقتَ فبعد ذلك عَنفً نسأل الله العلي القدير أن يرزقنا التوفيق والسداد ، والتسليم لأهل المحبة والعشق الإلهي .

ثم أخذ المصنف رحمه الله تعالى يستعطف العاذل لعلَّه يَرِقُّ لـه فيقبل عذره ، فقال:

# ١٠ - عَـ دَتْكَ حَالِــيَ لاَ سِرِّي بِمُسْتَتِــرٍ

# عَـنِ الوُشَاةِ وَلاَ دَائِسي بِمُنْحَسِمِ

## الإعراب الموجز

( عَدَتْكَ ) : فعل ومفعول به مقدم .

( حَالِمَي ): فاعل مؤخر .

(لأ): حرف نفي يعمل عمل ليس.

(سِرِّي): اسم ( لا ) مضاف لياء المتكلم.

(بِمُسْتَتِرِ): خبر (الأ) في موضع نصب.

( عَنِ الوُشَاةِ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( مُسْتَرِّ ) .

( وَلا ): حرف نفي يعمل عمل ليس.

( دَائِي ) : اسم ( لا ً ) .

(بِمُنْحَسِمٍ): جار ومجرور في موضع نصب خبر ( لا ).

# تفسير الكلمات

( عَدَتْكَ ) : بَلَغَتْكَ وجاوَزَتْكَ حالي ، وقيل: أي لا أراك الله حالي ، وقيل غير ذلك كما قال بعض الشُّرّاح في هذه الكلمة .

( حَالِيَ ): أمري .

( لا ): بمعنى ليس .

(سِرِّي): السر هو الشيء المكتوم والخفي.

(بِمُسْتَتِرٍ): بمنكتم.

( عَنِ الوُشَاقِ ) : الوشاة جمع واش وهو الكاذب النمام ، مأخوذ من الوشي وهو النقش والتزيين .

والمراد به هنا النميمة . وإنما سمي النمام واشياً ؛ لأنه يزين كلامه وينقشه لِيَـرُوجَ ويكون محبوباً لدى السامع له . ( دَائِي ) : مرضي في الحب .

( بِمُنْحَسِمٍ ) : أي ليس بمنقطع حتى يُرجى زواله .

## المعنى الكلي

يقول المصنف للاتم داعياً له ، مستعطفاً إياه ، طمعاً منه أن يريحه من إعياء الملامة ، وأن يتركه على ما هو عليه مِن الغرام: جاوَزَتْكَ وتَعَدَّتْ عنك مصيبتي ، فإنها لا يرتضيها مسلم لعدوه فضلاً عن أن يرتضيها أحد لأحبابه وأصدقائه .

وبعد أن استفسر اللائمُ العاذل عن حالته ، شرحها له بقوله : يا مَن أطلق لسانه في الملامة لي ، لَعَمْري لا انحسام لدائي ، ولا انقطاع لرجائي ، فلا تسعى في هتك الأسرار ، فإنك لو ابتُليتَ بما ابتُليتُ به من الوجد والقلق والهيام لما أطَلْتَ على الصبِّ المُتيَّم لسان الملامة .

ولمّ ا أفصح العاذل أنه إنما أبدى عذلَه في صورة النصح، وإنَّ أبغض شيء إلى المحب العذلُ على أي حال كان، قال له: عََّضْتَنِي النُّصْحَ لَكِنْ لَسْتُ أَسْمَعُهُ

إِنَّ الْمُحِنْ لَسْتُ عَنْ الغُنْظُ فَي صَمَم



# ١١ - عَحَّضْتَنِي النُّصْحَ لَكِنْ لَسْتُ أَسْمَعُهُ

# إِنَّ المُحِبُّ عَنِ العُنَّالِ فِي صَمَمِ

### الإعراب الموجز

( مَحَّضْتَنِي ): فعل وفاعل ومفعول به أول .

( النَّصْحَ ) : مفعول به ثانٍ .

(لَكِنْ): حرف ابتداء واستدراك.

(كَسْتُ): ليس واسمها.

( أَسْمَعُهُ ): فعل وفاعل ومفعول به ، والجملة في محل نصب خبر ليس.

( إِنَّ الْمُحِبُّ ) : إن واسمها .

( عَنِ العُذَّالِ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( صَمَمِ ) ، حيث يتقدم عليه معمول المصدر في غير الظروف والمجرورات على الأصح .

( فِي صَمَمٍ ) : جار ومجرور خبر ( إِنَّ ) .

#### تفسير الكلمات

( كَتَّضْتَنِي ): مأخوذ من المحض وهو الخالص، أي أخلصتَ لي .

(النَّصْحَ): هو ضد الغش . والنصح والنصيحة بمعنى واحد ، وهو النصّح الدلالة على ما فيه الصلاح .

(لَكِنْ): استدراكية تعني دَفْعَ تَوَهُّم تَوَلَّدُ مِن كلام سابق.

(لَسْتُ أَسْمَعُهُ): أي لست أسمعه منك ، بمعنى لا أقبله .

( إِنَّ الْمُحِبَّ ) : هنا أبدى عذره في عدم قبوله السماع ، أي لأن المُحِبَّ المخلص في محبته .

( عَنِ العُذَّالِ ) : هنا تقدير مضاف ، أي نُصْحهم . والعذال جمع عاذل ، وهو اللائم في الحب .

(فِي صَمَم): أي في صمَم عن سماع كلامهم.

قال رسول الله ﷺ: ((حبُّكَ الشيء يعمي ويصم) (')، الله يعمي عمي ويصم) أي يُعميك عن سماعها .

والصمم هو ضعف في قوة السمع . قال أهل اللغة : يقال لضعف السمع : في أذنه وَقْرٌ ، فإن زاد فهو صَمَمٌ ، فإن زاد فهو طَرَشٌ ، فإن زاد حتى لا يسمع الرعد القوي فهو صَنَجٌ . وعبّر المصنف عن الصمم مبالغة في عدم القبول .

### المعنى الكلي

يقول في هذا البيت:

لقد أخلصتَ النصيحة ونزّهتها عن التهمة والريبة ، ولكني لم أسمعها مع علمي بكونها نصيحة خالصة ، وموعظة صالحة ؛ لأني محب وعادة المحب الصادق العاشق المتيم أن لا يسمع نصح الناصحين ، ولا عذل العاذلين ، ولا لوم اللائمين ، بل هذا كله عنده كالعدم ؛ لأنه في هذه الحالة أعمى وأصم .

ولما اعترف له على طريق التسليم الجدلي بأنه مَحْضُ النُّصْحِ ولم يرجع عن اللوم ، اتهمه في عذله فكأنه يسأله : كيف تتهمني في العذل ؟ فأجابه المصنف :

إِنِّي اتَّهُمْ تُ نَصِيحَ الشَّيْبِ فِي عَذَلٍ وَالشَّيْبِ فِي عَذَلٍ وَالشَّيْبُ أَبْعَدُ فِي نُصْحٍ عَنِ التَّهَمِ



<sup>(</sup>١) رواه أبو داود والعسكري عن أبي الدرداء مرفوعاً وموقوفاً، وأحمد عن ابن أبي مريم.

# ١٢ - إِنِّ اتَّهَمْتُ نَصِيحَ الشَّيْبِ فِي عَذَلٍ وَالشَّـيْبُ أَبْعَـدُ فِي نُصْـحٍ عَـنِ الـتُّهَمِ

## الإعراب الموجز

( إِنِّي ) : إِنَّ واسمها .

( اتَّهَمْتُ ) : فعل وفاعل ، والجملة خبر ( إنَّ ) .

(نَصِيحَ): مفعول به لـ (اتَّهَمْتُ).

(الشَّيْب): مضاف إليه.

(فِي عَذَلٍ): اسم مصدر متعلق بـ (اتَّهَمْتُ).

( **وَالشَّيْبُ** ) : مبتدأ .

( أَبْعَدُ ) : خبر .

(فِي نُصْح ) : جار ومجرور .

( عَنِ التَّهُمِ ) : جار ومجرور ، والجملة حال مرتبطة بالواو ، أي أن الشيب أبعد عن التهم في النصح .

# تفسير الكلمات

( اتَّهَمْتُ ): من التهمة ، وهي ظن ما فيه ريبة غير مطابقة للواقع.

( نَصِيحَ ) : بمعنى ناصح .

( الشَّيْب ) : هو بياض الشعر .

( فِي عَذَلٍ ) : في ملامة .

( أَبْعَدُ ) : اسم تفضيل كأفعل .

(فِي نُصْح ): أي أبعد النصحاء.

( عَنِ النُّهُمِ ) : جمع تهمة ، أي عن مواقع التهم .

# المعنى الكلي

يقول المسؤول:

إني اتهمتُ كل ناصح حتى اتهمت الشيب في نصحه لي ، علماً أن الشيب أبعد النصحاء عن مواقع التهم .

ويصح أن نقول كذلك في المعنى:

إن عدم قولك لنصحك: (أيها الناصح) مع أنك قد أتيت بمحض النصيحة ليس ذلك ببعيد، وليس ذلك بأول نصيحة خالفتُ فيها الناصحَ الشفوق، ولا أول موعظة أصررتُ فيها على ما أنا عليه. فإني اتهمتُ ناصح الشيب الذي ليس في نصحه شك ولا ريب، مع أنَّ الشيب الناصح، والبياض الفاضح، أبعد في النصح عن التهمة من كل ناصح.

و لما كان قوله: (إِنِّ اتَّهَمْتُ نَصِيحَ الشَّيْبِ) يستلزم أنه لم يأخذ بقول ناصحه ، أخذ يُبَيِّنُ علة ما أجمله في ذلك فقال:

فَإِنَّ أُمَّارَتِي بِالسُّوءِ مَا اتَّعَظَتْ

مِنْ جَهْلِهَا بِنَلْدِيرِ الشَّلْبِ وَالْمَرَمِ



# ١٣ - فَإِنَّ أَمَّارَتِي بِالسُّوءِ مَا اتَّعَظَتْ مِانَّ أَمَّارَتِي بِالسُّوءِ مَا اتَّعَظَتْ مِانَّ بِنَاذِيرِ الشَّايْبِ وَالْهَرَم

#### الإعراب الموجز

( فَإِنَّ ) : الفاء تعليلية ، و( إِنَّ ) حرف توكيد ونصب .

(أَمَّارَتِي): اسمها.

( بِالسُّوءِ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( أَمَّارَتِي ) .

( مَا ) : حرف نفي .

( اتَّعَظَتْ): فعل ماض، وفاعله ضمير مستتر فيه يعود لـ ( أَمَّارَتِي)، والجملة خبر ( إنَّ ) .

( مِنْ جَهْلِهَا ) : جار ومجرور متعلق بـ ( اتَّعَظَتْ ) على أنه علة له .

(بِنَذِيرِ): جار ومجرور متعلق بـ ( اتَّعَظَتْ)، وهو مضاف .

(الشَّيْب): مضاف إليه.

( وَالْهَرَمُ ) : معطوف على ( الشَّيْبِ ) .

## تفسير الكلمات

( أَمَّارَقِي ) : أي نفسي الأمّارة .

( بِالسُّوءِ ): هو الأمر الضار أو الفاحش، فهو اسم جامع للقبائح.

( مَا اتَّعَظَتْ ) : أي ما قبلت الوعظ والنصح .

(مِنْ جَهْلِهَا): أي من أجل جهلها، فهو تعليل لقوله ( مَا اتَّعَظَتْ ).

( بِنَذِيرِ ) : أي بمنذر الشيء . والإنذار هو التخويف ، أي بتخويف الشيء . ( وَالْهَرَم ) : هو كِبَرُ السن وضَعْفُ القِوى .

### المعنى الكلي

إنَّ النفس الأمَّارة التي هي في المرء غدّارة ، مِن شدة جهلها وفرط عُتُوِّها لم تتعظ بمواعظ الشيب ، ولم تنزجر بنذير الهرم عن العيب ، حيث الشيب نذير الموت ، والهرم دليل الفَوْت .

وقريب من ذلك قول الشاعر:

وقائلةً هلاً انتهيتَ عن الهوى فقد لاح صبحٌ في دُجاك عجيبُ فقلتُ دعي عني الملامة ولوعتي فإن الكرى عند الصباح يطيب

ثم قال المصنف رحمه الله تعالى:

وَلاَ أَعَـدَّتْ مِنَ الفِعْلِ الجَمِيلِ قِـرَى ضَـيْفٍ أَلمَّ بِـرَأْسِي غَـيْرَ مُحْتَشِـم



# ١٤ - وَلاَ أَعَدَّتْ مِنَ الفِعْلِ الْجَمِيلِ قِرَى

# ضَيْفٍ أَلَكم بِرَأْسِي غَيْرَ مُحْتَشِمِ

## الإعراب الموجز

( وَلاَ أَعَدَّتْ ) : معطوف على ( اتَّعَظَتْ ) في البيت السابق .

( مِنَ الفِعْلِ ) : جار ومجرور متعلق بــ ( أَعَدَّتْ ) .

( الجَمِيلِ ) : نعت ( الفِعْل ) .

(قِرَى) بكسر القاف وفتح الراء وبغير تنوين: مضاف منصوب على المفعولية بـ (أَعَدَّتْ).

(ضَيْفٍ): مجرور بإضافة (قِـرَى) إليه .

( أَلَمَّ): فعل ماض، وفاعله مستتر فيه جوازاً. والجملة نعت ( ضَيْفٍ ) .

(بِرَأْسِي): جار ومجرور متعلق به (أَلَــمَّ).

(غَيْرَ): منصوب على الحال من فاعل (أَلمَّ) المستتر فيه، وهي مضاف.

( مُحْتَشِم ): مضاف إليه .

# تفسير الكلمات

( وَلاَ أَعَدَّتْ ) : أي لم تُهيِّئ .

( مِنَ الفِعْلِ ) : من العمل .

( الجَمِيلِ ) : هو المستحسن شرعاً أو عقلاً .

(قِرَى): مصدره قريتُ الضيف، بمعنى أحسنتُ إليه.

(ضَيْفٍ): زائر كريم.

(أَلَــُمَّ): حَلَّ ونزل.

(غَيْرَ مُحْتَشِمِ):غير مُسْتَحٍ.

### المعنى الكلي

إنَّ النفس الأمارة ما اتعظت من جهلها ، ولا هيَّأت مِنَ الفعل الحسن ضيافة لضيف نزل برأسي غير مستح ولا منقبض ، حيث من آداب الضيف ألا يُكثر الإقامة عند مَن استضافه ، فإن فعل كان غير محتشم .

ولمّا كان الشّيب نذيراً بانقضاء العمر، صار بلسان حاله طالباً للمبادرة بالأعمال الصالحة التي هي زاد الآخرة، كما يطلب الضيف قِراه تصريحاً أو حُكْماً. فعلى العاقل أن يستعد بالأعمال الصالحة لضيافة ضيف الشيب الذي إذا نزل لا يرتحل إلا بالموت ؟ لأنه إن أخّر الاستعداد إلى حين نزوله فإنه لن يتمكّن من ذلك ؟ لسرعة الرحيل وضيق الوقت.

وإنَّ سبب تشبيه الشيب بالضيف هو أن الإنسان كان قبل نـزول الضيف بشعر أسود ، فلمـا تبدّلت صفته كان كالضيف الأجنبي .

ولما بين أن نصيح الشيب لا ينبغي أن يُهْمَلَ نصحه ، واعتذر عن عدم قبوله بالنفس الأمّارة ، وبيّن أنه كان يرتقب حلوله ، فلما لم يتمّ له معناه ، ولم يطابق فعله بعد ظهوره ما نواه لغلبة النفس الأمارة ، ورأى من سوء العتاب وتقبيح الحال من الناس ما لم يكن رآه ، ولم يكن قبله ندم على أن لا يكون كتمه عند ظهوره وأخفاه ، قال :

لَوْ كُنْتُ أَعْلَمُ أَنِّي مَا أُوَقِّرُهُ

كَتَمْ تُ سِرّاً بَدَا لِي مِنْ هُ بِالكَتَم



# ١٥ - لَـوْ كُنْـتُ أَعْلَـمُ أَنِّي مَـا أُوَقِّـرُهُ

# كَتَمْ تُ سِرّاً بَدَا لِي مِنْ فَ بِالكَتَمِ

### الإعراب الموجز

(لَوْ): حرف شرط.

(كُنْتُ ): فعل ماض ناقص ترفع الاسم وتنصب الخبر، والتاء اسمها .

(أَعْلَمُ): خبرها.

( أُنِّي ) بفتح الهمزة : حرف توكيد ونصب ، والياء اسمها .

( مَا ): نافية .

( أُوَقِّرُهُ ): فعل وفاعل ومفعول به، والهاء ضمير يعود على ( الشَّيْبِ ).

والجملة خبر (أَنَّ)، و(أَنَّ) ومعمولاها سدَّت مَسَدَّ مَسَدَّ معمولَيْ (أَعْلَمُ).

(كَتَمْتُ) بضم التاء: فعل وفاعل جواب (لَوْ).

(سِرّاً): مفعول (كَتَمْتُ).

( بَكَا ) : فعل ماض ، وفاعله ضمير مستتر يعود على ( سِرّاً ) ، والجملة نعته .

( لِي ) ، ( مِنْهُ ) : جار ومجرور متعلقان بـ ( بَدَا ) ، والهاء من ( مِنْـ هُ ) تعود على ( سِرّ اً ) .

( بِالكَتَمِ ) بفتح الكاف والتاء : متعلق بـ ( كَتَمْتُ ) .

# تفسير الكلمات

( لَوْ كُنْتُ أَعْلَمُ ) : أي أعرف وأتيقّن قبل نزول الشيء .

(أَنِّي مَا أُوَقِّرُهُ): أي بعد نزوله بي لو كنتُ أعلم أني ما أعظمه

وأحترمه، وأترك فعل القبيح استحياءً منه كما نويتُ قبل نزوله. (كَتَمْتُ): أخفيتُ .

( سِرّاً ) : المراد بالسر هنا الشيء الذي يظهر أولاً ، وإنما سُمّي سراً لأنه قبل ظهوره يكون خفياً .

(بَدَالِي): ظهرلي.

(مِنْهُ): أي من الشيب.

( بِالكَتَمِ ) : هو نبت كالحناء يَخْضِبُ به الرجال لحاهم ، والنساء رؤوسهن وأيديهن .

## المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

لو كنتُ أعلم أني ما أُراعي حق الشيب وأُخالف مقتضاه ، لكنتُ التجأتُ إلى الاستنان بسنة الخضاب ؛ لئلا أكون مُسْتحقاً لمزيد الطعن ، ووفور العتاب .

ثم أراد المصنف رحمه الله تعالى استرجاع ما فات ، فاستفهم عمّن يتكفّل له برد جماح نفسه التي تأمر بالسوء بالمواعظ السّنية والأسرار الربانية ، فقال :

مَـنْ لِي بِـرَدِّ جِمَـاحٍ مِـنْ غَوَايَـتِهَا كَمَـا يُـرَدُّ جِمَـاحُ الخَـيْلِ بِـاللُّجُمِ



# ١٦ - مَنْ لِي بِرَدِّ جِمَاحٍ مِنْ غَوَايَتِهَا كَمَا يُرَدُّ جِمَاحُ الخَيْلِ بِاللَّجُمِ

## الإعراب الموجز

( مَنْ ): اسم استفهام مبتدأ .

( لي ) : خبره .

(بَرَدِّ): جار ومجرور متعلق بما تعلق به المجرور قبله .

(جِمَاح): مضاف إليه.

( مِنْ غُوَايَتِهَا ) بفتح الغين : جار ومجرور متعلق بـ ( رَدِّ ) .

(كَمَا): الكاف حرف جر، و(مَا) مصدرية بمعنى مثل.

( يُرَدُّ ) : فعل مضارع مبني لما لم يُسَمَّ فاعله .

( جَمَاحُ ) : نائب فاعل ، وهي مضاف .

( الْحَيْل ) : مضاف إليه .

(بِاللُّجُم) بضم اللام والجيم: متعلق بـ (يُـرَدُّ).

# تفسير الكلمات

( مَنْ لِي ) : أي مَن يتكفّل لي .

( بِرَدِّ )َ: الرد هو الإرجاع. قال تعالى: ﴿ فَرَدَدْنَهُ إِلَىٰۤ أُمِّهِ ۗ [التَّسَّنِّ : ١٣] ، أي أرجعناه .

( جِمَاحِ ) : الجماح هو إِباء الدابة من صاحبها عن أن تُمكِّنَه من الركوب .

( مِنْ غَوَايَتِهَا ) : الغواية هي الضلالة ، أي مِن ضلالتها .

(كما يُرَدُّ): الكاف بمعنى مثل ، أي رداً مثل رد الدابة الجامحة .

( جِمَاحُ الْخَيْلِ بِاللُّجُمِ ): الخيل اسم جمع واحده فرس ، واللُّجم

جمع لجام ، وهو الحديدة المعترضة في فم الفرس . والجملة كناية عن القوة والعنف .

### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

مَن يتكفل لي بأن يَرُدَّ النفس الغاوية عن طريق الضلالة ، الآبية عن طريق الهداية والاعتدال ، كما تُردُّ الخيول الجامحة باللُّجُم ؟ عن طريق الهداية والاعتدال ، كما تُردُّ الخيول الجامحة باللُّجُم ؟ وفي معنى الاستفهام بـ ( مَنْ ) إشارة إلى أنَّ ردَّ النفس عن طريق الارتياب إلى طريق الصواب خارج عن طوق البشر. ، وما هو إلا مِن فعال مَن بيده مقاليد السماوات والأرض . فإذا لم يُعن الله تبارك وتعالى العبد على نفسه فإنه لا يستطيع كبح جماحها .

وفي الحقيقة فإن المصنف عندما يـذكر هـذا النـوع مـن التعبـير، فإنمـا يتبين لدينا بأنه عالم رباني يعرف النفوس وأمراضها، وطـرق علاجها.

ثم إنه لما استفهم استفهام استعطاف عمّن يتكفّل برد جماح نفسه رداً عنيفاً ، استشعر شخصاً قال له: لا حاجة لردها ؛ لأنك إذا أعطيتها ما تتمنى من المعاصي انكسرت شهوتها . فرد عليه ذلك بمقولة العارف المربى:

فَلاَ تَرُمْ بِالمَعَاصِي كَسِرْ شَهْوَتِهَا إِنَّ الطَّعَامَ يُقَوِّي شَهُوَةَ النَّهِم



# ١٧ - فَ لاَ تَرُمْ بِالمَعَ اصِي كَسْرَ شَهْوَجَا إِنَّ الطَّعَامَ يُقَوِّي شَهْوَةَ السنَّهِمِ

### الإعراب الموجز

( فَلاً ) : حرف نهي .

(تَـرُمْ) بضم الراء: مجزوم بـ ( لا ) الناهية .

(بالمَعَاصِي): جار ومجرور متعلق بـ ( تَـرُمْ ) .

(كَسْرَ): مفعول به لـ (تَـرُمْ).

( شَهْوَتِهَا ): مضاف إليه .

( إِنَّ الطُّعَامَ ) : إِنَّ واسمها .

( يُقَوِّي ) بضم الياء وفتح القاف وتشديد الواو: فعل مضارع ، وفاعله ضمير مستتر فيه يعود على ( الطَّعَامَ ) . والجملة خبر ( إِنَّ ) .

(شَهْوَةَ): مفعول به .

( النَّهِم ) بفتح النون وكسر الهاء : مضاف إليه .

### تفسير الكلمات

( فَلاَ تَـرُمْ بِالمَعَاصِي ) : أي لا ترجُ ولا تتوقع بتمكينها مِمّا تتمناه من المعاصي ، وهي جمع معصية التي هي ضد الطاعة .

(كَسْرَ): بمعنى دَفْعَ.

( شَهُوَتِهَا): أي ما تشتهيه النفس ؛ لأنها إذا أَلِفَت المعاصي قَوِيَتْ شهوتها .

(إِنَّ الطَّعَامَ يُقَوِّي): أي يزيد.

( شَهْوَةَ النَّهِمِ): النَّهِم هو شديد الشهوة إلى الطعام. فتمكينه منه يزيد في شهوته إليه بخلاف ما إذا رُفع من بين يديه، فعندئذ لا يجد ما يشتغل به فييأس منه. وكذلك النفس فإذا أحيل بينها وبين المعاصي، فإنها تيأس منها وتعود إلى الطاعة.

### المعنى الكلي

يقول المصنف:

يا من زُيِّنَ له حب هذه الشهوات من النساء والبنين... إلى غير ذلك ، لا تطلب كسر هذه الشهوة بمعصية رب العالمين الذأن الله أن أنه من المقرر والمعلوم لكل عاقل وذي لب أن تناول الأطعمة اللذيذة تقوي شهوة النهم الحريص على الطعام ، ولو مُنِعَتْ من ذلك لامتنعت .

وقد مَثَّلَ ذلك رحمه الله تعالى بقوله: وَالـنَّفْسُ كَالطِّفْ لِ إِنْ تُهْمِلْهُ شَـبَّ عَلَى حُـبِّ الرَّضَاعِ وَإِنْ تَفْطِمْهُ يَـنْفَطِمِ



# ١٨ - وَالنَّفْسُ كَالطِّفْلِ إِنْ تُهْمِلْهُ شَبَّ عَلَى حُسِبِّ الرَّضَاعِ وَإِنْ تَفْطِمْهُ يَسْفَطِمِ

#### الإعراب الموجز

( وَالنَّهْسُ ): مبتدأ.

(كَالطُّـفْل): جار ومجرور خبر المبتدأ.

(إِنْ تُهْمِلْهُ): شرط.

(شَبُّ): جواب الشرط.

(عَلَى حُبِّ): جار ومجرور متعلق بـ (شَبَّ).

( الرَّضَاع ) : مضاف إليه .

( وَإِنْ تَفْطَِمْهُ يَنْفَطِم ) : شرط وجوابه .

#### تفسير الكلمات

( النَّفْسُ ) : هي الروح أو الجسد كله كما عبّر عن ذلك بعضهم .

وقال أحدهم: هي لطيفة ربانية ، وهي الروح قبل تعلقها بالأجساد. فقد خلق الله تبارك وتعالى الأرواح قبل الأجساد بألفي عام فكانت في جوار الله وقربه ، فاستفاضت من حضرته بلا واسطة. ولما أمرها الحق تبارك وتعالى أن تتعلق بالأجساد عرفت الغير ؛ ولذلك حُجبت عن الحضرة الإلهية بسبب بعدها عنه تبارك وتعالى ؛ ولهذا فقد احتاجت إلى مُذَكِّرٍ ، قال تعالى: ﴿ وَذَكِرُ فَإِنَّ ٱلدِّكُوكَ تَنفَعُ ٱلمُؤَمِنِينَ ﴾ [اللاكات : ٥٠]. إذا فهي قبل تعلقها بالجسد تسمى روحاً ، وبعد تعلقها به تسمى نفساً ، فالاختلاف بينهما اعتبارى .

(كَالطِّفْل ): كالمولود ذكراً كان أم أنثى .

( إِنْ تُـهْمِلْهُ ) : إِن تتركه .

(شَبُّ): بمعنى كَبُرَ.

( عَلَى حُبِّ الرَّضَاعِ ) : لأنه قد أَلِفَه .

( وَإِنْ تَفْطِمْهُ ) : أي عن الرضاع .

( يَنْفَطِمِ ) : أي لم يصر طالباً له على أي وجه من الوجوه ، وقد كان قبل ذلك يبكي ولا يسكت حتى يرضع ، ولما فُطم يئس منه . كذلك النفس فإنها تنفطم عن مؤلوفها برادع قوي ، أو بلطف إلهي خفي .

## المعنى الكلي

شُبِّهَتْ هنا النفس التي تعوّدت على شيء ثم انفطمت عنه بالطفل الصغير ، فلا ينبغي إهماله بما يشتهيه كل الإهمال .

فالطفل إن أُهمل شَبَّ على حب الرضاع ، واشتد للتلذاذ بالوان الأطعمة وضاع . وإن فُصل عن الرضاع رضي بالانفصال ، وبلغ بالتدريج مبلغ الكمال . كذلك النفس إن صرفها صاحبها عن المؤلوفات الطبيعية واللذات الكاذبة الوهمية إلى إدراك الحقائق وذوق اللذات الروحانية تفوز بالسعادات ، وإن تُركت وما تشتهي وصلت بالمرء إلى ما لا يُحمد عقباه ، ودامت حسرتها ، وكانت عاقبتها غير حسنة .

ولمًّا شبّه المصنف النفس بالطفل ، وكان الطفل كما هو معلوم

لا يؤمر ولا يُنهى لأنه لا يفهم ذلك ، وإن فَهِمَه فلا يمتثله . فهو مع شهوته لا يستطيع أن يصرف الهوى عن نفسه ، وإنما الشأن في إزاحته عنه أن لا يُمَكَّنَ منه . فأمر المصنف هنا بصرف الهوى عن النفس حتى لا تجده فتتعلّق به ، فقال رحمه الله تعالى : فَاصْرِفَ هَوَاهَا وَحَاذِرْ أَنْ تُولِّينَهُ فَاصْرِفَ هَوَاهَا وَحَاذِرْ أَنْ تُولِّينَهُ إِنَّ الهَوى مَا تَولِّلَ يُصْمِ أَوْ يَصِمِ



# ١٩ - فَاصْرِفَ هَوَاهَا وَحَاذِرْ أَنْ تُولِّيَهُ

# إِنَّ الْهَوَى مَا تَولَّى يُصْمِ أَوْ يَصِمِ

## الإعراب الموجز

( فَاصْرِفْ ) : فعل أمر ، وفاعله ضمير مستتر .

( هَوَاهَا ) : مفعول به .

( وَحَاذِرْ ) : فعل أمر .

( أَنْ ) بفتح الهمزة وسكون النون : حرف مصدري ونصب .

(تُولِينهُ): فعل مضارع منصوب بـ (أَنْ).

(إنَّ ) بكسر الهمزة وتشديد النون : حرف توكيد ونصب .

(الْهُوَى): اسمها.

( مَا ): اسم شرط بمعنى إنْ .

( تَوَلَّى ) : فعل ماض في موضع جزم بـ ( مَا ) .

( يُصْمِ أَوْ يَصِمِ ) : جواب الشرط.

# تفسير الكلمات

( فَاصْرِفْ هَوَاهَا ) : أي أمسك عنان النفس واصرف هواها عمّا . هي عليه من طلب اللّذات .

وهواها أي رغباتها ، قال تعالى في كتابه العزيـز : ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَهَهُ وهَوَلَهُ ﴾ [المِنْ اللهُ عَنْ ٢٣] .

قال الشعبي: إنما سُمِّيَ هوى لأنه يهوي بصاحبه في النار. وفي الجملة الهوى أصل كل بلية ، والخلاص منه عسر جداً إلا بتوفيق من الله تعالى .

( وَحَاذِرْ ): بمعنى احذر .

( أَنْ تُولِّيكُ ) : أي أن تجعله مُسَيِّرك كما تريد ، وتُؤَمِّرَهُ عليك .

( إِنَّ الْهَوَى ) : أي هوى النفس .

( مَا تَوَلَّى ) : أي ما صار والياً على المرء .

( يُصْم ) بضم الياء وسكون الصاد: بمعنى يقتل.

( أَوْ يَصِم ) بفتح الياء وكسر الصاد : بمعنى يعيب .

وفي قول المصنف هنا استعارة بالكناية ، فقد شبّه النفس بطالب الإمارة ، وأغفله وأثبت من لوازمه الأمر بصرفه عن التولية ؛ لأنه جائر وظالم ، وهو إن تولّى قتل أو عاب .

# المعنى الكلي

يقول المصنف:

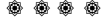
أيها المحترق بنار الهوى ، والمبتلى بمقاساة شدائد البُعد والنَّوى ، الصرف هوى النفس ؛ لأن اتباعها سبب في الضلال والبعد عن الحضرة الإلهية .

قال الله تعالى : ﴿ وَلَا تَتَّبِعِ ٱلْهَوَىٰ فَيْضِلَّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ [فِن ٢٦].

ولما كان ظاهر كلامه أن النفس تُصْرَفُ عن كل ما تهواه حتى عن العبادة إنْ هَوِيَتْها ، شرح ذلك بقوله :

وَرَاعِهَا وَهِيَ فِي الأَعْمَالِ سَائِمَةٌ

وَإِنْ هِيَ اسْتَحْلَتِ المُرْعَى فَلاَ تُسِم



# • ٢ - وَرَاعِهَا وَهِيَ فِي الأَعْمَالِ سَائِمَةٌ

# وَإِنْ هِيَ اسْتَحْلَتِ المُرْعَى فَلاَ تُسِمِ

## الإعراب الموجز

( وَرَاعِهَا ) : فعل أمر وفاعل ومفعول به ، والجملة معطوفة على ( فَاصْرِفْ ) .

( وَهِيَ ) : مبتدأ .

(فِي الأَعْمَـالِ): جار ومجرور متعلق بـ ( سَائِمَةٌ ).

( سَائِمَةٌ ) : خبر المبتدأ ، والجملة حالية مرتبطة بالواو والضمير.

( وَإِنْ ) : حرف شرط .

( هِيَ ) : فاعل لفعل محذوف تُفسره ( اسْتَحْلَتِ ) ، وقال الكوفيون والأخفش : مبتدأ .

(اسْتَحْلَتِ الْمُرْعَى): فعل وفاعل ومفعول به ، والجملة خبر (هِيَ ).

( فَلا ) : حرف نهي .

(تُسِمِ) بضم التاء وكسر السين والميم: مجزوم بلا الناهية وكُسِرَ للقافية ، ومفعوله محذوف .

والجملة جواب الشرط ، وقُرِنَت بالفاء لأنها طلبية .

# تفسير الكلمات

( وَرَاعِهَا ): بمعنى لاحظها .

( وَهِيَ فِي الأَعْمَالِ ) : أي في الأعمال الصالحة كالعبادات .

( سَائِمَةٌ ) : راعية .

( وَإِنْ هِيَ اسْتَحْلَتِ المَرْعَى ) : أي وجدته حلواً فانهمكت فيه

وهمّت بالعكوف عليه ، والمرعى هو الكلا .

ولمّا كان للنفس حظ بأفعال بعض العبادات ، كان من المحتمل أن يلحقها الرياء حين يُمدح الإنسان من أجل فعلها ، ويهواها من أجل ذلك. وإنَّ هذا القصد قد يخفى على صاحبها وعلى بعض الناس ، فنبّه المصنف على ذلك بقوله: (وإنْ هِيَ اسْتَحْلَتِ المَرْعَى).

( فَلاَ تُسِمِ): أي فلا تخرجها إلى ذلك المرعى حتى تتفقد دسائسها ، حيث النفس البشرية لا تهوى الطاعة إلا مَن رحم الله الله فإذا استحلتها ومالت إليها احتُمِلَ أن يكون ذلك بغرض لها في ذلك ، فيعود هواها كالمكروه والمأمور بصرفه عنها ، عند ذلك تنقلب الطاعة إلى معصة .

# المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله:

راع النفس في إشغالها بالأعمال عما هو مفسد ومنتقص للكمال من الرياء ، والعُجْب ، والضلال . وإن اعْتَبَرَتِ النفسُ بعض الطاعات حلواً واعتادته وألفته ، فاجتهد في أن تقطع نفسك عنها ، واشتغل بما هو أشق عليها ؛ لأن اعتبار العبادة إنما هو بامتيازها عن العادة .

ثم استشهد المصنف على هذا المعنى بقوله:

كَمْ حَسَّنَتْ لَلْمَرْءِ قَاتِلَةً

مِنْ حَيْثُ لَمْ يَدْرِ أَنَّ السُّمَّ فِي الدَّسِمِ



# ٢١ - كَـمْ حَسَّـنَتْ لَـنَّةً لِلْمَـرْءِ قَاتِلَـةً مِـنْ حَيْـثُ لَمْ يَـدْرِ أَنَّ السُّـمَّ فِي الدَّسَـمِ

### الإعراب الموجز

(كُمْ): خبرية تعنى كثيراً ، محلها نصب على المصدرية ، أي كم تحسين .

( حَسَّنَتْ ) بتشديد السين : فعل ماض ، وفاعله مستتر فيه يعود على النفس .

(لَذَّةً): مفعول به لـ (حَسَّنَتْ) منصوب بالفتحة.

(لِلْمَرْءِ): جار ومجرور متعلق بـ (حَسَّنَتْ).

( قَاتِلَةً ) : صفة ( لَذَّةً ) .

( مِنْ حَيْثَ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( قاتِلَةً ) .

( لَمُ يَدْرِ ) : جازم ومجزوم .

( أَنَّ ) بفتح الهمزة وتشديد النون : حرف توكيد ونصب .

( الشُّمَّ ) : اسمها .

(فِي الدَّسَمِ): جار ومجرور خبر (أَنَّ).

و( أَنَّ ) واسمها وخبرها مفعول ( يَدْرِ ) .

و ( يَدْرِ ) ومعموله في موضع خفضِ بإضافة ( حَيْثُ ) إليه .

# تفسير الكلمات

(كَمْ حَسَّنَتْ): أي كثيراً ما زيّنت النفس.

(لَنَّةً): تطلق على الْمُتَلَذَّذُ به ، وهي إدراك الملائم للنفس.

(لِلْمَرْءِ): للشخص رجلاً كان أو امرأة .

(قَاتِلَةً): أي له.

( كَمْ يَدْرِ ) : لم يعلم .

( أَنَّ السُّمَّ فِي الدَّسَمِ ) : السم هو الشيء القاتل ، والدسم هو الشيء القاتل دُسَّ له في الدسم ، فأكله ولم يتعقل باطنه مما دُسَّ فيه .

وخص المصنف الدسم لأنه يعلو الأشياء فيستر ما تحته ، ومثله العبادة التي تستر ما بطن من النية الخبيثة .

ولها تفسير آخر وهو أن الدسم لسهولة امتزاج السم به يخفى على الكثير إلا على المتفقد اللبيب، ومثله خفاء النيات في العبادات.

## المعنى الكلي

إن النفس تزين للمرء كثيراً من المرات لذة من اللذات قاتلة له كالسم المدسوس في الدسم ، لا سيما إذا كان المرء من أهل المحبة والوداد ، فهلاكه في لذة الطعم ، وطيب الرقاد ، والخمول ، والكسل عن الطاعة . فيقول المصنف هنا :

أيها العاقل ، أمسك عنان النفس واصرف هواها عما هي عليه من طلب اللذات والانهماك في الشهوات ، وجاهد في الحذرعن سلطان الهوى وولايته ، فإن الهوى إذا استولى على المرء فإنه يقتله أو يعيبه .

ثم قال المصنف الناظم رحمه الله تعالى:

وَاخْشُ الدَّسَائِسَ مِنْ جُوعٍ وَمِنْ شِبَعٍ فَـرُبَّ خَمْصَـةٍ شَرُّ مِـنَ الـتُّخَم



# ٢٢ - وَاخْشَ الدَّسَائِسَ مِنْ جُوعٍ وَمِنْ شِبَعٍ فَـــرُّبَ خُمْ َ مِصةٍ شَرُّ مِــنَ الـــتُّخَم

# الإعراب الموجز

( وَاخْشَ الدَّسَائِسَ ): فعل وفاعل ومفعول به .

( مِنْ جُوع ) : جار ومجرور .

( وَمِنْ شِبَعُ ) : جار ومجرور في موضع الحال من ( الدَّسَائِسَ ) .

(فَرُبُّ) أَحرف جر.

( نَحْمَصَةٍ ) : مجرور بـ ( رُبَّ ) في موضع رفع على الابتداء .

(شُرُّ ): خبر المبتدأ .

( مِنَ التُّخَمِ ) : جار ومجرور متعلق بــ ( شَرُّ ) .

#### تفسير الكلمات

( وَاخْشَ): الخشية هي الخوف، قال تعالى: ﴿ سَيَذَّكُّرُ مَن يَخَشَىٰ ﴾ [الأنك : ١٠].

(الدَّسَائِسَ): جمع دسيسة ، وهي المكائد الخفية والمكر الخفي.

( مِنْ جُوعٍ ) : الجوع خلاء البطن من الطعام ، ويتولد عنه أشياء منها : سوء الخلق ، والحدة ، والنحول ، والذبول ، وحدوث الملل وثوران الخيالات الفاسدة ، ... وأشياء كثيرة .

( وَمِنْ شِبَعِ ): الشبع هو امتلاء المعدة كثيراً ، ويتولد عنه : القوة ، وألغفلة ، والكسل عن العبادة ، والخمول في الجسم ، وغلبة الشهوة، وإظلام القلب، وإطفاء نور اليقين... وأمور أخرى.

( فَرُبَّ نَحْمَصَةٍ ): فرُبَّ مجاعة .

( شَرٌّ مِنَ التُّخَمِ ) : جمع تُـخْمَة ، وهي فساد المعدة بالطعام .

وإنما كانت المخمصة شراً من التخم ؛ لأن أذيّة الشبع غايتها التقاعد والتكاسل عن الطاعات ، وهذا نوع من العصيان . وأذية الجوع قد تؤدي إلى الكفر والتعرض إلى الأمور الإلهية خصوصاً لمن لم تكن نفسه مطمئنة ، ولم تألف الرياضات ، ولم تعتد المجاهدات .

لهذا قال النبي على الله : (( كاد الفقر أن يكون كفراً )) (' ) .

## المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

خف أيها المستمع من المكائد والدسائس التي تخفيها النفس في الجوع وفي الشبع والتي مرّت آنفاً ، فهذه كلها تشوش على العبادة .

فعلى الإنسان الموفق العاقل أن يراعي ذلك ، وينظر إلى هذين الأمرين جيداً ، وليكن طبيب نفسه .

وإنما المذموم منهما هو الإفراط ، أما الاعتدال الذي هو بين الإفراط والتفريط فممدوح ، كما يشير لذلك قوله الله وصلى فَوَكُلُواْ وَلَاتُتُرِفُواً ﴾ [المجَلَق : ٣١] .

ولما أمر المصنف بتخليص الأعمال من المفاسد، أمر بالتوبة والندم والبكاء على ما عساه أن يقع فاسداً وعلى ما صدر من المعاصي، فقال: وَاسْتَفْرِغ الدَّمْعَ مِنْ عَيْنٍ قَدِ امْتَلاَتْ

مِنَ المَحَارِمِ وَالْزَمْ حِيْسَةَ النَّدَمِ



<sup>(</sup>١) رواه الطبراني بسند ضعيف ، ورواه أحمد بن منيع عن الحسن أو أنس بزيادة : ( وكاد الحسد أن يسبق القدر ) . وهو كذلك عند أبو نعيم في الحلية ، والبيهقي في الشعب ، وابن عدي في الكامل ، وابن السكن في مصنفه .

# ٢٣ - وَاسْتَفْرِغِ الدَّمْعَ مِنْ عَيْنٍ قَدِ امْتَلاَتْ مِنْ المَحَارِمِ وَالْزَمْ حِمْيَةَ النَّدَمِ

### الإعراب الموجز

( وَاسْتَفْرِغ ): فعل أمر ، وفاعله ضمير مستتر وجوباً تقديره أنت.

( الدَّمْعَ ) : مفعول به .

( مِنْ عَيْنٍ ) : جار ومجرور في موضع الحال من ( الدَّمْعَ ) .

(قَدِ): حرف تحقيق.

( امْتَلاَّتْ ) : فعل ماض ، وفاعله ضمير مستتر فيه جوازاً تقديره هي يعود على ( عَيْنِ ) .

( مِنْ الْمَحَارِم ) : جار ومجرور متعلق بـ ( امْتَلاَّتْ ) .

( وَالْزَمْ ) : فُعل أمر، وفاعله ضمير مستتر فيه وجوباً تقديره أنت.

وهو معطوف على ( اسْتَفْرِغ ) .

( حِمْيَةً ) : مفعول به ، وهي مضاف .

( النَّدَم ) : مضاف إليه .

## تفسير الكلمات

( اسْتَفْرِغ ) : أي أفرغ .

ولم يقل: أفرغ لإفادة أن ذلك لا يكون إلا بالطلب، ومعلوم ما فيه من المشقة لا سيما في طلب ما يخالف هوى النفس.

( الدَّمْعَ ) : البكاء .

( مِنْ عَيْنٍ قَدِ امْتَلاَّتُ ) : إن كلمة ( امْتَلاَّتُ ) كناية عند الفقهاء عن كثرة النظر بها بما لا يجوز شرعاً .

وعند السادة الصوفية أهل الحب: رؤية الأغيار بها ؛ ولذا يقال عندهم: (( أدِّبْ عينيك بدمع الندامة إذا نظرت لغير ذلك الجمال))، حيث الدمعة الصادقة تغسل الذنوب والآثام مع النية الصالحة.

وقد قال سيدنا عيسى عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة والتسليم: «طوبى لمن حزن لسانه، ووسع بيته، وبكى على خطيئته» (أ)، وكان التَّلِيُّ كثير البكاء.

وهنا فسّر بعض القوم قوله تعالى: ﴿ فِيهِمَاعَيْنَانِ تَجَرِيَانِ ﴾ [الحَثَلَ: ٥٠]: أن الجنتين في الآخرة لمن كان له في الدنيا عينان تجريان من خشية الله تعالى .

( مِنْ الْمَحَارِم ) : جمع محرم ، وهو الحرام .

( وَالْزَمْ حِمْيَةَ النَّدَمِ): أي والزم حماية الندم لك عن المحارم. ويحتمل أن تكون بمعنى: والزم الندم الحامي لك عن المحارم.

والمراد من الندم هنا التوبة المستكملة للشروط الشرعية التي هي:

١ - الإقلاع عن المعصية.

٢ - الندم على فعلها .

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بن وكيع عن سفيان ، ورواه الهناد بن السري الكوفي في كتابه الزهد .

٣- نية أن لا يعود إليها في المستقبل.

٤ - رد المظالم إلى أهلها إن كانت معصيته تتعلق بالخلق.
 وإنما عبر بالندم هنا لأنه الأساس الذي يحمل على التوبة أو للتوبة ، ولذا فقد ورد: ((الندم توبة)) (').

### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

اطلب إراقة الدمع بالبكاء مِن عين قد امتلأت من المآثم ؛ بسبب النظر إلى المحارم التي حرّم الله تعالى النظر إليها ، والزم حمية الندم .

وشُبهت هذه العبارة بحمية المريض من الطعام عند الحاجة لذلك ، فكأن المصنف قال:

الزم منع الندم إياك من الوقوع في المعاصي ، وأَدِم التنصُّل مِن تَبِعات العين ؛ لأن البكاء علامة الندم على جميع ما سلف . أو لأن السبب الأعظم من الوقوع في المعصية النظر ، فالذي ينظر يعقبه الاستحسان فيما لا يحل ، فيقع في الخطايا .

لذا قال بعضهم:

كل الحوادث مبداها من النظر كم نظرة فعلت في قلب صاحبها يضر مقالته ما ضرّ خاطره

ومعظم النار من مستصغر الشرر فعل السهام بلا قـوس ولا وتـر لا مرحبـاً بسـرور عـاد بالضـرر

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجة وأحمد وآخرون عن ابن مسعود ، وفي سنده اختلاف . ورواه الطبراني في الكبير ، وأبو نعيم عن أبي سعيد الأنصاري مرفوعاً بزيادة : ( والتائب من الذنب كمن لا ذنب له ) وسنده ضعيف .

وحاصل كلام المصنف رحمه الله تعالى:

أكثر البكاء على خطيئتك ، وأفرغ الدمع من عين قد امتلأت من الالتذاذ بالحرام ، والزم الورع والاحتراز عمّا يجب أن يحتمي منه التائب النادم على ما فرّط ، لعل الله تعالى يقبل هذه التوبة ، ويجعل البكاء كفارة للذنب .

ثم قال رحمه الله تعالى: وَخَالِفِ النَّفْسَ وَالشَّيْطَانَ وَاعْصِهِمَا وَإِنْ هُمَا مَحَّضَاكَ النُّصْحَ فَاتَّهِم



# ٢٤ - وَخَالِفِ النَّفْسَ وَالشَّيْطَانَ وَاعْصِهِمَا وَإِنْ هُمَا عَكَّضَاكَ النُّهُ مصحَ فَاتَّهِم

# الإعراب الموجز

( وَخَالِفِ ) : فعل وفاعل .

( النَّفْسَ ) : مفعول به .

( وَالشَّيْطَانَ ): معطوف على ( النَّفْسَ ) .

( وَاعْصِهِمَا ): فعل أمر وفاعل ومفعول به ، وهي معطوف على ( وَخَالِفِ النَّفْسَ ). والجمع هنا بين المخالفة والعصيان للتأكيد بالمرادف ، وعطف الجمل في التأكيد خاص بشم كما صرّح به أبو حيان في الارتشاف .

( وَإِنْ ) : حرف شرط جازم .

( هُمَا): فاعل لفعل محذوف يفسره المذكور ، والتقدير: وإن محضاك هما.

وأجاز الكوفيون والأخفش أن يكون مبتدأ .

( مَحَّضَاكَ ) : فعل وفاعل ومفعول أول .

( النُّصْحَ ) : مفعول ثان .

والجملة على التفسير الأول لا محل لها من الإعراب لأنها مفسِّرة ، وعلى التفسير الثاني في محل الرفع ، وتكون خبر المبتدأ .

( فَاتَّهِمِ ): فعل أمر ، وحُرِّكَ بالكسر لموافقته حرف الروي . وهو جواب الشرط ، وفاعله ضمير مستتر فيه وجوباً تقديره أنت .

#### تفسير الكلمات

( وَخَالِفِ النَّفْسَ وَالشَّيْطَانَ ): أي لا تطعهما فيما يدعوانك إليه من التمادي على الغرر أو غرر ذلك .

وإن مخالفة النفس رأس العبادة ، وأول مراتب السعادة . قال الله تعالى : ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَوَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْهَوَىٰ قَالَ الله تعالى : ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَوَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْهَوَىٰ فَإِنَّ ٱلْمِنْ الْمَارة بالنفس هنا : النفس الأمارة بالسوء .

كما وإن عداوة الشيطان لازمة حيث هو عدو لنا، وكيف يأمن العاقل نصيحة إبليس وخديعته وهو يعلم ما فعل مع أبينا آدم وقد أقسم له أنه لمن الناصحين ؟ وكيف بك أيها القارئ الكريم وقد أقسم لَيغُويَنَك ؟ أعاذني الله وإياك من الغواية وطاعة الشيطان.

ورد عن الحسن بن صالح أنه قال: (( إن الشيطان لَيفتح للعبد تسعة وتسعين باباً من الخير ، يريد به باباً من السوء )) (() ، فلا بد من الحذر منه .

( وَاعْصِهما ) : وخالفهما .

( وَإِنْ هُمَا مَحَّضَاكَ ) : أي أخلصا لك .

(النُّصْحَ): أي فيما أبديا لك.

( فَاتَّهِم ) : أي اتهم الناصح من كل منهما ، مثال ذلك :

- كأن تقول لك النفس: متّعني بهذه الشهوة لأمتلئ منها

<sup>(</sup>١) رواه أبو نعيم في الحلية ، والذهبي بلفظ : ( يريد به باباً من الشر ) .

ثم أتوجه إلى الله معك بالطاعة فارغة من هذه الشهوة.

- أو تقول لمن نوى وجدَّ بذلك : إن الله غني عنك وعن عبادتك ، فحافظ على أصل الإيمان ويكفيك .

- أو تقول كذلك للمنهمك في العصيان: إنك قد اجترحت أموراً كثيرة عظاماً ، وإن الله تعالى لا يقبل لك معها توبة ، ففكر بدنياك ولا تهتم بالآخرة .

ولقد أتى بهما لأنهما أمر مشكوك فيه، بل لا يُفرض إلا كما تُفرض الأشياء المحالة ، حيث النصح لا يُتصوّر أن يأتي من جهة إبليس والنفس كما ذكر ذلك العلامة القسطلاني .

### المعنى الكلي

يقول المصنف:

أيها المحب، خالف النفس والهوى لأن النفس أمارة بالسوء والفحشاء، وخالف الشيطان الذي هو أعدى الأعداء، ولا تركن إلى نصيحتهما حتى إنْ فرضنا أنهما أخلصا النصح لك، واتهمهما فإن اتهامهما لازم؛ لأنهما عدوان ضاريان، وعلى المضرة والشر منجبلان.

ولو قال قائل: أيهما أشد عداوة علينا وأعظم كيداً لنا، أهو الشيطان أم النفس ؟

فالجواب أن النفس أعدى أعداء الإنسان ، فعداوة الشيطان وكيده ومكره وغدره عن طريق المتابعة ، وكيد النفس لقضاء وطرها من الشهوات ، وإربها من اللذات على أي وجه كان ذلك .

ومن المعلوم لك أيها القارئ أن الشيطان إذا استعذت بالله منه نكص على عقبيه وأدبر هارباً ، أما النفس فمهما استعاذ الإنسان منها فإنها ملازمة بين جنبيه .

وهنا المصنف يبين لنا أن النفس إن لم يروضها الإنسان بأنواع الرياضات ، ويقمعها بضروب من المجاهدات ، فإنه لا يأمن مكرها. فنرجع ونقول: أعدى أعداء الإنسان نفسه التي بين جنبيه .

ولا بد لنا من أن نُنَـوِّهَ أن الشيطان إنما يتمكن من ابن آدم بسبب النفس ، فإن وافقته على ما يريد أوقعت صاحبها في النار .

أي أن يصل بها بعد تهذيبها الشديد إلى الراضية المرضية التي رضيت بكل ما جاء به سيدنا محمد أله وانقادت لتعاليم الشرع الخنيف حتى وصلت إلى أن رضى الله تبارك وتعالى عنها .

فعلى المحب أن يستعين بالله سبحانه ، وأن يتخذه وكيلاً حتى ينتصر على النفس والشيطان بمعونته على النفس

ثم قال رحمه الله تعالى: وَلاَ تُطِعْ مِنْهُمَا خَصْماً وَلاَ حَكَماً فَأَنْتَ تَعْرِفُ كَيْدَ الخَصْمِ وَالحَكَمِ



# ٢٥ - وَلاَ تُطِعْ مِنْهُمَا خَصْماً وَلاَ حَكَماً

# فَأَنْتَ تَعْرِفُ كَيْدَ الْخَصْمِ وَالْحَكَمِ

## الإعراب الموجز

( وَلاً ) : حرف نهي .

(تُطِعْ): مجزوم بـ (لاً) الناهية .

(مِنْهُمَا): جار ومجرور متعلق بر (تُطِعْ)، وضمير التثنية لـ ( النَّفْسَ) و ( الشَّيْطَانَ ) معاً في البيت السابق .

(خَصْماً): مفعول به لم (تُطِعْ).

( وَلاَ حَكَماً ) : معطوف على ( خَصْماً ) ، وزيدت ( لا ) بعد العاطف لإفادة التوكيد في النفي .

(فَأَنْتَ): مبتدأ.

( تَعْرِفُ ) : فعل وفاعل سدًّا مسدّ خبر المبتدأ .

(كَيْدَ): مفعول به لـ (تَعْرِفُ) ، وهي مضاف.

( الخَصْم ): مضاف إليه .

( وَالْحَكُمُ ) : معطوف على ( الخَصْمِ ) مجرور .

# تفسير الكلمات

( وَلاَ تُطِعْ مِنْهُمَا ) : أي مِن جهتهما .

( خَصْماً وَلاَ حَكَماً ): فيه مبالغة في الزجر عن الطاعة لهما ؟ لأن كلاً منهما يدعو إلى الشر . ( فَأَنْتَ تَعْرِفُ كَيْدَ الْحَصْمِ وَالْحَكَمِ ) : أي لأنك تعرف كيد الخصم والخيطان أشد .

# المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

لا تطع خصماً ولا حكماً كائناً من جهة النفس والشيطان، فإنك قد عرفت مكر النفس وكيد الشيطان، ولا يخفى عليك حال من هو كان مِن قِبَلِ النفس والشيطان وجهتهما، وما يأتيان بهما من المكر والخداع. وتذكّر قول الله تعالى: ﴿ ﴿ أَلَوْ أَعَهَدَ إِلَيْكُمُ مَن المكر وَالْحَداع . وتذكّر قول الله تعالى : ﴿ ﴿ أَلَوْ أَعَهَدَ إِلَيْكُمُ مَن المَكْرَ وَاللّهُ لَكُمْ وَالشّهُ يَطَنُّ إِنّهُ ولَكُمْ عَدُونٌ مُّبِينٌ ﴾ [ يَتَن ١٠].

فكأن المصنف أراد أن يقول للسامع بأنه إذا تخاصم العقل مع الشيطان النفس وجعلا الشيطان حكماً، أو تخاصم العقل مع الشيطان وجعلا النفس حكماً، فلا تطع واحداً منهما، لا الخصم ولا الحكم؛ لأن كلاً منهما عدو ويدعو إلى الشر، أما العقل فإنه يدعو إلى الشر، أما العقل فإنه يدعو إلى الخير. فإذا تخاصم العقل مع أحدهما كان الحدكم دائماً مع خصم العقل؛ لأنه مِن ناحيته فلا يحكم إلا بما هو على مراده. ونستطيع أن نقول كذلك في تفسير هذا البيت في صورة كون أحدهما خصماً والآخر حكماً: أن أحدهما يُزيِّن لك الإقدام على المعصية وأنت تمتنع من ذلك لِا تعرف من سوء العاقبة، فقد صار خصماً لك. ثم بعد الإقدام على المعصية يُزيِّن لك أحدهما البقاء عليها وأنت تريد الخروج منها، فيضر ب لك أجلاً بعد أجل كما يفعل الحكام، فقد صار حكماً في ذلك.

وبعد هذا الشرح البسيط عرفنا أن الخصم قد يكون النفس، والحكم الشيطان، وبالعكس والله تبارك وتعالى يعيننا عليهما. ولا يخفى بأن هذا البيت تأكيد للبيت الذي قبله.

ولما حذّر المصنف مِن غوائل النفس ووساوس الشيطان خاف على نفسه من الرياء ، فأخذ يطلب مغفرة الله تعالى لذلك ، فقال : أَسْتَغْفِرُ اللهُ مِنْ قَوْل بِلاَ عَمَلٍ لَكُو اللهُ مَا لَكُو اللهُ اللهُ مَا لَكُو اللهُ مَا اللهُ اللهُ



# ٢٦ - أَسْتَغْفِرُ اللهُ مِنْ قَوْلٍ بِلاَ عَمَلٍ لَقَدْ نَسَبْتُ بِهِ نَسْلاً لِذِي عُقُمِ

# الإعراب الموجز

( أَسْتَغْفِرُ اللَّهُ ۖ) : فعل وفاعل ومفعول به .

( مِنْ قَوْلٍ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( أَسْتَغْفِرُ ) .

(بِلاَ عَمَلِ): نعت (قَوْلٍ).

(لَقَدُّ): اللام مؤكدة لجواب قسم محذوف ، و (قَدْ) حرف تحقيق . والتقدير : والله لقد نسبت .

(نَسَبْتُ ): فعل وفاعل .

( بهِ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( نَسَبْتُ ) .

(نَسْلاً): مفعول (نَسَبْتُ).

(لِذِي) بكسر اللام والذال: جار ومجرور متعلق بـ (نَسَبْتُ).

( عُقُمِ ) بضمتين : مضاف إليه . وأصل القاف السكون ، وضمها هنا لغة قليلة في الثلاثي المضموم أوله .

## تفسير الكلمات

(أَسْتَغْفِرُ اللهُ): الاستغفار هو طلب المغفرة، أي أطلب ستر الله وتغطيته.

( مِنْ قَوْلٍ ) : من أجل قول صدر مني .

( بِلاَ عَمَلٍ ) : أي وليس لي عمل ، أو لم أتلبس بعمل ، أو لم أوافق بما أَمَرْتُ به .

(لَقَدْ نَسَبْتُ): لقد أضفت.

(نَسْلاً لِذِي عُقُمٍ): أي أضفت ولداً لمن لا يلد ولا يقبل الولد.

### المعنى الكلي

لما رأى المصنف نفسه في حالة وعظه للغير غير متعظ، وأنه قد دخل بذلك في زمرة الملومين بقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَالَاتَفَعَكُونَ ﴾ [المَنَكُ: ٢] ، تشبّت بالاستخلاص من بوائق ما وقع فيه بذيل الاستغفار ، واستمسك بالنجاة في مزالقه بالاعتراف والتقصير ، فقال:

أستغفر الله من قول باللسان ولم يُؤَيَّد القول بعمل الأركان ، فوالله لقد نسبت بذلك إلى نفسي الأمر الجسيم كمن نسب ولداً إلى العقيم ، وهذا افتراء عظيم .

وبتعبير آخر يقول المصنف:

إن مثلي فيما تصديت له من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وتخلفي عن العمل ، كمثل الذي ينسب النسل الذي هو الولد للعقيم . وكذلك ما نسبته لنفسي من رتبة الوعظ ، فإنها لا تنسب إلا لمن يأتمر وينتهي .

ومع أن الأمر والنهي لا يتوقفان على العمل من الآمر والناهي ، غير أنهما مطلوبان منه ليكون قوله موافقاً لعمله ، حيث لا يؤثر قوله بالغير إذا لم يكن مطبقاً ذلك على نفسه ؛ لذا قال المصنف: (لَقَدْ نَسَبْتُ بِهِ نَسْلاً لِذِي عُقُم ).

ولما كان ما مثّل به غير ظاهر لكل إنسان ، فسّره بقوله :

أَمَوْتُكَ الْخَيْرَ لَكِنْ مَا ائْتَمَوْتُ بِهِ

وَمَا اسْتَقَمْتُ فَمَا قَوْلِي لَكَ اسْتَقِمِ

••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••••<l

# ٢٧ - أَمَرْ تُكَ الْخَيْرَ لَكِنْ مَا ائْتَمَرْتُ بِهِ وَمَا اسْتَقَمْتُ فَمَا قَوْلِي لَكَ اسْتَقِمِ

### الإعراب الموجز

( أَمَرْتُكَ الْخَيْرَ ) : فعل ماض وفاعل ومفعولان .

(لَكِنْ): حرف ابتداء واستدراك.

( مَا ): نافية .

( ائْتَمَرْتُ ) : فعل وفاعل .

( بِهِ ): جار ومجرور متعلق بـ ( ائْتَمَرْتُ ) ، والهاء لـ ( الخَـيْرَ ) .

( وَمَا ): نافية .

(اسْتَقَمْتُ): فعل وفاعل.

( فَهُما ): اسم استفهام مبتدأ .

( قَوْلِي ) : خبره .

(لَكَ ): جار ومجرور متعلق بـ (قَوْلي ).

(اسْتَقِمِ): فعل أمر وفاعل في موضع نصب على المفعولية لـ (قَوْلي).

#### تفسير الكلمات

(أَمَرْتُكَ): أي طلبتُ منك.

( الْحَيْرَ ) : هو ضد الشر ، وهو ما له عاقبة محمودة .

( مَا ائْتَمَرْتُ بِهِ ) : أي ما عملتُ .

( وَمَا اسْتَقَمْتُ ) : أي ما اعتدلتُ .

( فَمَا قَوْلِي لَكَ اسْتَقِمِ ) : هو استفهام للتوبيخ ، ولتحقير النفس ، أو للتعجب . أي فما الفائدة من قولي لك استقم .

# المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

وهنا لا بد لنا أن نعرف جيداً مِن أنَّ الآمر إذا أراد أن يكون قوله مؤثراً في غيره لا بد أولاً مِن أن يكون مطبقاً له على نفسه ، وإلا كان كالهواء يمر كلامه مرور الكرام دون أن يدخل في الأذن الداخلية من السامع .

لذا قال أحدهم:

يا أيها الرجل المُعَلِّمُ غيرَه تصف الدواء لذي السقام ولذي الضنى ابدأ بنفسك فانهها عن غيها فهناك يُسْمَعُ ما تقول ويُشتفى لا تنه عن خُلُق وتأتي مثله وقال آخر:

هلا لنفسك كان ذا التعليم كيما يضح به وأنت سقيم فإذا انتهت عنه فأنت حكيم بالقول منك وينفع التعليم عارٌ عليك إذا فعلت عظيم

اعمل بما تعلمه واشطب على جيم الجدل

ساداتنا قالوا لنا نتيجة العلم العمل

وقال الله تعالى مخاطباً نبيه ﷺ في كتابه العزيز : ﴿ فَأَسْتَقِمْكُمَا ۗ أُمِرْتَ ﴾ [هُمِرْ: ١١٢] .

لهذا كان النبي الله الله يقول: ﴿ شَيَّبَتني هود وأخواتها ﴾ ﴿ . فلا بد للإنسان المسلم أن يكون مستقيماً قبل أن يأمر غيره بالاستقامة ، والله الموفق للصواب .

ثم قال المصنف رحمه الله تعالى: وَلاَ تَسزَوَّ دْتُ قَبْسلَ المَسوْتِ نَافِلَةً وَلاَ تَسزَوَّ دْتُ قَبْسلَ المَسوْتِ نَافِلَةً



<sup>(</sup>۱) رواه البزار ، والبيهقي في الدلائل عن أبي سعيد ، والطبراني بسند صحيح عن عقبة ابن عامر ، وأبو يعلى عن عكرمة وهو مرسل صحيح . وأخرجه الترمذي وأبو نعيم في الحلية بلفظ : (شيبتني هود ، والواقعة ، والمرسلات ، وعم يتساءلون ، وإذا الشمس كورت ) ، وصححه الحاكم وقال الترمذي : حسن غريب .

# ٢٨ - وَلاَ تَـزَوَّ دْتُ قَبْلَ الْمَوْتِ نَافِلَةً

# وَلَمْ أُصَلِّ سِوَى فَرْضٍ وَلَمْ أَصُلِمِ

#### الإعراب الموجز

( وَلا ) : حرف نفي .

( تَزَوَّدْتُ ) : فعل وفاعل .

(قَبْلَ): ظرف مكان منصوب بـ (تَزَوَّدْتُ)، وهي مضاف.

( المَوْتِ ): مضاف إليه .

( نَافِلَةً ) : مفعول ( تَزَوَّدْتُ ) .

( وَلَمْ ) : حرف نفي .

( أُصَلِّ ) : فعل مضارع مجزوم به ( لَمْ) ، وعلامة جزمه حذف الياء .

( سِوَى ) : مفعول ( أُصَلِّ ) ، وهي ليست بظرف .

( فَرْض ) : مضاف إليه .

( وَلَمُ أَصُّمِ): معطوف على ( لَمُ أُصَلِّ) ، ومفعوله محذوف مماثل لما قبله ، والتقدير: ولم أصم سوى فرض ، فحذف لدلالة الأول عليه .

### تفسير الكلمات

( وَلاَ تَزَوَّدْتُ ) : التزود أخذ الزاد وإعداده للسفر .

والمراد به هنا العمل الصالح ، أي ما اتخذتُ من الزاد ما ينفعني في سفري الطويل .

( قَبْلَ المَوْتِ ) : أي قبل انتقالي إلى الآخرة عن طريق الموت الذي يُفَوِّتُ الطاعات .

( نَافِلَةً ) : أي من الأعمال الصالحة التي هي التطوعات بعد أداء الفرائض ؛ حيث التزود بالفرائض فقط لذلك السفر الطويل قد لا يكفي ؛ لاحتمال أن يكون في الفرائض نقص في كمَّل بالنوافل .

وإن الذي يُقَصِّرُ بالنوافل والسنن فإنه يعاتب من قِبَلِ رسول الله يعلى المسلم المسلم المسلم المسلم المقف هذه الوقفة .

( وَلَمْ أُصَلِّ سِوَى فَرْضِ ): أي لم أصل غير الفرض. ( وَلَمْ أَصُم ): وكذا لم أصم غير الفرض.

وفي البيت استعارة مكنية ؛ لأن المصنف عبّر عن الارتحال من دار الدنيا إلى دار الآخرة بالسفر ، وذكر ما هو من ملازم المُشَبّه به وهو التزود .

# المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

إنني لم أطبق على نفسي ما أمرتُ به غيري مِنَ الاستقامة ، ولم أتحلَّ بصفات أهل الكرامة ، ولم أتسزود بالإقامة قبل الرحيل إلى دار القيامة من النوافل التي هي زاد المتقين ، ومن السنن التي هي متاع الصالحين ، ولم أصل من الصلوات إلا ما كُتِبَ عليّ ، ولم أصم إلا ما وجب .

وظاهر البيت الإخبار ، والمراد به التأسف والتحسر على ما فرّط فيه في هذا العمر مما يحتاج إليه من زاد ، وهو التقوى التي هي زاد المتزود لسفر الآخرة .

ثم شرع الناظم في مدح سيدنا محمد ﷺ، فقال: ظَلَمْ تُ سُنْةً مَن أَحْيَا الظَّلَامَ إِلَى الظَّلَامَ إِلَى أَن اشْتَكَتْ قَدَمَاهُ الضُّرَّ مِنْ وَرَم



# ٢٩ - ظَلَمْتُ سُنَّةَ مَنْ أَحْيَا الظَّلاَمَ إِلَى أَنِ اشْتَكَتْ قَدَمَاهُ الضُّرِرَّ مِنْ وَرَم

#### الإعراب الموجز

( ظَلَمْتُ ) : فعل وفاعل .

( سُنَّةً ): مفعول به .

( مَنْ ) : موصول اسمى ، وهي مضاف إليه .

( أَحْيَا الظَّلَامَ ): فعل وفاعل ومفعول به ، والجملة صلة ( مَنْ ) ، وعائدها فاعل ( أَحْيَا ) المستتر فيه .

( إِلَى ) : حرف جر .

( أَنِ ) بفتح الهمزة وسكون النون وكُسرت اللتقاء الساكنين : موصول حرفي .

(اشْتَكَتْ قَدَمَاهُ): فعل وفاعل ، وهو صلة (أَن).

( الضَّرَّ ) بضم الضاد وتشديدها : مفعول به .

( مِنْ وَرَمِ ) : جار ومجرور في موضع الحال من ( الضُّرَّ ) ، أو متعلق بـ ( اشْتَكَتْ ) على أنَّ ( مِنْ ) هنا للتعليل .

# تفسير الكلمات

( ظَلَمْتُ ) : بمعنى تركتُ .

( سُنَّةَ ) : أي سنة أفضل المرسلين عليه أفضل الصلاة والتسليم .

والسنة في اللغة: الطريقة في الخير والشر، وفي الشرع:

ما أُثِرَ عن النبي الله من قول أو فعل أو تقرير .

( مَنْ أَحْيَا الظَّلاَمَ ): أي مَن أنار الليل المظلم بالصلاة مع علو

قدره وارتفاع مكانته ، وبذلك أثبت بأنه عَبْدٌ صادق لرب العالمين .

( إِلَى أَنِ اشْتَكَتْ ) : أي إلى أن ظهرت الشكاية .

( قَدَمَاهُ ) : القدم طرف الرجل مما يلي الأصابع .

( الضُّرَّ ) : الألم والهزال .

( مِنْ وَرَمِ ) : الورم هو انتفاخ العضو ، والمقصود هنا زيادة اللحم في الجسم على غير اقتضاء طبيعي .

والذي سَبَّبَ تورم قدميه الشريفتين قيامه الطويل.

# المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

ظلمتُ وتعدَّيتُ على سُنة الذي قام في الليل مصلياً مناجياً وأحياه لرب العالمين ، لا يسأم القيام في الظلام حتى اشتكت قدماه الضر والشدة والمشقة مِن الورم الطارئ عليهما ، وذلك كما ذكرنا من شدة القيام والناس نيام .

ففي هذا البيت تنبيه على كثرة عبادته وغلبة طاعته مع أن الله قد غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر .

فقد روي عن السيدة عائشة رضي الله عنها أنها قالت: ((كان رسول الله الله الله الله الله الله الله من ذنبك وما تأخر؟ الله ، أتصنع هذا وقد غفر لك الله ما تقدّم من ذنبك وما تأخر؟ فقال الله ، أفلا أكون عبداً شكوراً » (').

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه .

فمِن باب أولى أن يكون المسلم هذا حاله .

ثم أخذ المصنف رحمه الله تعالى يذكر ملازمته النهار بالصيام، فقال:

وَشَدَّ مِنْ سَغَبٍ أَحْشَاءَهُ وَطَوَى

تَحْتَ الحِجَارَةِ كَشْحاً مُتْرَفَ الأَدَم



# ٣٠ - وَشَدَّ مِنْ سَغَبٍ أَحْشَاءَهُ وَطَوَى

# تَحْتَ الحِجَارَةِ كَشْحاً مُسْرَفَ الأَدَم

## الإعراب الموجز

( وَشَدُّ ) : فعل ، وفاعله ضمير مستتر فيه جوازاً تقديره هو .

( مِنْ ) : حرف جر للتعليل .

( سَغَب ) بفتح السين والغين : مجرور به ( مِنْ ) متعلق بـ ( شَدَّ ) .

( أَحْشَاءَهُ ) : مفعول به .

( وَطَوَى ) : الواو حرف عطف ، و ( طَوَى ) معطوف على ( شَدَّ ) .

(تُحْتَ): ظرف مكان منصوب بـ (طَوَى).

( الحِجَارَةِ ): مضاف إليها .

(كَشْحاً) بفتح الكاف وسكون الشين : مفعول به لـ (طَوَى).

( مُثْرَفَ ): نعت ( كَشْحاً ) .

( الأَدَمِ ) : مضاف إليه من إضافة اسم المفعول إلى نائب الفاعل .

### تفسير الكلمات

( وَشَدُّ ) : بمعنى عصب وربط الله الله .

( مِنْ سَغَبِ ) : أي من جوع .

( أَحْشَاءَهُ ) : وهي ما انضمت عليه ضلوعه الشريفة على .

( وَطَوَى تَحْتَ الْحِجَارَةِ ) : بمعنى ثنى جلد بطنه تحت الحجارة القاسة الصمّاء .

(كَشْحاً): هو ما بين الخاصرة إلى الجلد.

( مُثْرُفَ ) : بمعنى ناعم ، من الترف والنعومة المفرطة .

( الأَدَمِ ): الجلد.

## المعنى الكلي

أنه كان يتحمّل الجوع الشديد، إنما كان هذا لتسكين المعدة بالحجر الذي كان يضعه على بطنه مسكناً لها ؛ لأن كلب الجوع يحصل من شدة حرارة المعدة الغريزية . فهي إذا امتلأت بالطعام، اشتعلت تلك الحرارة بالطعام . فإذا لم يكن فيها طعام ، طلبت رطوبات الجسم وجواهره فتعلقت بها ، فيتألم الإنسان بتلك الحرارة . وإذا انضمت الأحشاء والجلد على المعدة ، خمدت نارها بعض الخمود ، فقل الألم .

وفائدة شد الحجر أمران:

الأول: تشقيل الجلد ليَكْثُر انضهامه على الأحشاء ، وهذا المقصود . الثاني: ما فيه من البرودة ؛ لِتَسْكُنَ حرارةُ المعدة وتشتغل ببرودته .

فمن كان هذا حاله فكيف يتألم بالجوع ليحتاج إلى عصب البطن؟ فنجيب على ذلك: بأنه إنما نهاهم عن ذلك لئلا تضعف قواهم عن الجهاد وقيام الليل، لا لأجل تألمهم بالجوع؛ لأن التألم سبب في حصول الأجر، وأفضل العبادات أكثرها أجراً.

وحيث أن الله تبارك وتعالى قد ضمن للنبي الله قوته ، فإن تألمه

<sup>(</sup>١) رواه مسلم عن أبي خيثمة ، وإسحاق عن جرير . وأخرجه أبو نعيم في الحلية عن أنس بن مالك .

بالجوع إنها كان لتضعيف الأجر مع حفظ القوة ونضارة الجسم له الله وهذا المعنى هو الذي قصده المصنف رحمه الله تعالى بقوله: (مُتْرَفَ الأَدَمِ) من باب الاحتراس والتكميل، فالمصنف عندما ذكر بأنه الله شدّ من سَغَب، احترس من أن يُتَوَهَمَ بأن جسمه الله والشريف قد يظهر عليه أثر الجوع.

كما أشار المصنف في هذا البيت إلى الحديث الذي روي عن جابر أنه قال: «مكث النبي وأصحابه وهم يحفرون الخندق ثلاثاً لم يذوقوا طعاماً ، فقالوا: يا رسول الله ، إن ههنا كِدْيَة من الجبل. فقال رسول الله أن : رشوها بالماء ، فرشوها . ثم جاء النبي فأخذ المعول أو المسحاة ثم قال: بسم الله ، فضرب ثلاثاً فصارت كثيباً يهال. قال جابر: فحانت مني التفاتة فإذا رسول الله في قد شدّ على بطنه حجراً » () .

فبيّن أن النبي في حفر الخندق ثنى من جلد بطنه تحت الحجارة كشحاً ؛ ليسكن بعض ألم الجوع الذي اعتراه آنذاك .

ثم قال المصنف رحمه الله تعالى:

وَرَاوَدَتْ لهُ الجِبَالُ الشُّهِ مِنْ ذَهَبٍ

عَن نَفْسِهِ فَأَرَاهَا أَيَّمَا شَمَم



<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده.

# ٣١ - وَرَاوَدَتْهُ الجِبَالُ الشُّمُّ مِنْ ذَهَبِ عَلَى الشُّمُ مِنْ ذَهَبِ عَلَى السَّمَ مِ عَلَى السَّمَ مَ

### الإعراب الموجز

( وَرَاوَدَتْهُ الجِبَالُ ) : فعل وفاعل ومفعول به .

( الشُّمُّ ) : نعت ( الجِبَالُ ) .

( مِنْ ذَهَب ) : جار ومجرور في موضع الحال .

و يجوز أن نعربها خبراً لتكون المحذوفة ، فتصير العبارة : أن تكون من ذهب أن تكون من ذهب حين المراودة ، وإنما طلبت منه أن تكون كذلك .

(عَن نَفْسِهِ): جار ومجرور متعلق بـ (رَاوَدَتْهُ).

( فَأَرَاهَا ) : فعل وفاعل .

( أَيُّمَا ) : نعت لمصدر محذوف ، و( مَا ) زائدة .

( شَمَمِ ) بفتح الشين والميم : مضاف إليه ، والتقدير : فأراها شَمَماً أيّما شَمَم.

# تفسير الكلمات

( وَرَاوَدَتْهُ ) : بمعنى خادعته الله ، أي دعته إلى نفسها .

( الجِبَالُ الشُّمُّ ) : الجبال المرتفعة الرؤوس .

وإسناد المراودة إلى الجبال يحتمل أن يكون حقيقة بأن يخلق الله تعالى فيها النطق وإدراك ذلك ، أو أن تكون من مجاز التشبيه.

- ( مِنْ ذَهَبِ ) : أي أن تصير من ذهب وتسير معه حيثما سار بإذن الله تعالى .
  - ( عَن نَفْسِهِ ) : أي بشرط أن تطاوعه نفسه على ذلك .
- ( فَأَرَاهَا ) : أي بَصَّرَها حقيقة بأن خلق الله الله في فيها الإدراك ، أو مجازاً بأن جعلها تبصر منه شمماً أيتما شمم .
- (أَيَّمَا شَمَمِ): أي إعراضاً شديداً ، علماً منه ﷺ بأن ما عنده تبارك وتعالى خبر وأبقى .

### المعنى الكلي

لقد بين المصنف رحمه الله تعالى أن النبي الم يضع الحجر على بطنه إلا إعراضاً عن الدنيا وزخارفها ، وقد عُرضت عليه جبال مكة ذهباً وفضة فرفضها طلباً للآخرة ، وإعراضاً عن الدنيا .

وأن الجبال لمّا تاهت بارتفاعها الصوري الذهني ، وثقت بأن يشم المحتها ويضمها إليه ، فأراها عليه الصلاة والسلام بأنكفة الإعراض عنها ، وعدم الالتفات إليها .

وذلك كما روي أن جبريل الكلي نزل على النبي شفال له: «إن الله يقرؤك السلام ويقول لك: أتحب أن تكون هذه الجبال لك ذهبا وفضة تكون معك حيثما كنت ؟ فأطرق ساعة ثم قال: يا جبريل ، إن الدنيا دار من لا دار له ، ومال من لا مال له ، يجمع لها من لا عقل له . فقال له جبريل: ثبتك الله بالقول الثابت » ().

\_ -

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد والبيهقي عن السيدة عائشة ، والبيهقي كذلك عن ابن مسعود موقوفاً.

وفي رواية ثانية عن أبي أمامة الباهلي عن النبي قال: (( عَرَضَ عليّ ربي ليجعل لي بطحاء مكة ذهباً فقلت: لا يا رب، ولكن أشبع يوماً وأجوع يوماً أو نحو ذلك، فإذا جعتُ تضرعت إليك وذكرتك، وإذا شبعت حمدتك وشكرتك) (').

ونؤكد هنا أن الجبال العوالي راودته وطلبت منه أن تكون من ذهب خالص ، وتكون معه حيث كان ، وأن تطاوعها نفسه على ذلك . فأظهر لها إعراضاً شديداً ، علماً منه بأن ما عند الله خير وأبقى .

ثم قال المصنف:

وَأَكَّدُتْ زُهْدَدُهُ فِيهَا ضَرُورَتُهُ

إِنَّ الضَّرُورَةَ لاَ تَعْدُو عَلَى العِصَمِ



-

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي وقال : حديث حسن .

# ٣٢ - وَأَكَّــدَتْ زُهْــدَهُ فِيهَــا ضَرُورَتُــهُ إِنَّ الضَّــرُورَةَ لاَ تَعْــدُو عَـلَى العِصَــمِ

### الإعراب الموجز

( وَأَكَّدَتْ ) : فعل ماض ، والتاء تاء التأنيث .

( زُهْدَهُ ) : مفعول به مقدم لـ ( أَكَّدَتْ ) ، والهاء مضاف إليه .

(فِيهَا): جار ومجرور متعلق بـ (زُهْدَهُ).

(ضَرُورَتُهُ): فاعل (أَكَّدَتْ)، والهاء مضاف إليه.

( إِنَّ الضَّرُورَةَ ) : إنَّ واسمها .

( لا ): نافية .

( تَعْدُو ) : فعل ، وفاعلها ضمير مستتر جوازاً تقديره هي . والجملة خبر ( إنَّ ) .

( عَلَى العِصَمِ ) بكسر العين وفتح الصاد : جار ومجرور متعلق بـ ( تَعُدُو ) .

### تفسير الكلمات

( أَكَّدَتْ ) : التأكيد هو التقوية ، أي قَوَّتْ .

( ضَرُورَتُهُ): الضرورة الحاجة ، والمراد بها هنا اشتداد الفقر والفاقة .

( إِنَّ الضَّرُورَةَ ) : هنا استئناف بياني لكونه واقعاً في جواب سؤال مقدّر ، فكأنه سئل : كيف تؤكد ضرورتُه زهدَه فيها مع أن الضرورة تقتضي الإقبال عليها وعدم الإعراض عنها ؟ فقال : ( إِنَّ الضَّرُورَةَ لا تَعْدُو ... ) .

( **لاَ تَعْدُو** ) : لا تتعدى .

(عَلَى العِصَمِ): جمع عصمة ، وهي قوة من الله تبارك وتعالى يجعلها في عبده تمنعه من ارتكاب شيء من المعاصي والمكروهات.

والمراد بذوي العصم الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين .

واعلم أخي المسلم أن الفرق بين ضرورة مَن عصمه الله ، أن ضرورة مَن عصمه الله ، أن ضرورة مَن عصمه الله ، أن ضرورة مَن عصمه الله تعالى لا تدعو إلى حُسْن الأشياء فضلاً عن أخسها . وأما ضرورة غير المعصوم فتدعوه إلى أخس الأشياء ، حتى أنها تبيح له تناول ما لا ينبغي تناوله ولو كان مُحَرِّمَ الأصل كالميتة .

### المعنى الكلي

لقد ذكر العلامة أبو السعود أنه كان من شدة احتياجه وافتقاره ، وشد أحشائه من الجوع تحت الحجارة ، واضطراره إلى ما يضطر إليه البشر ، لا يلتفت إلى الجبال الشم من الذهب . وكان ذلك مؤكداً لزهده عليه الصلاة والسلام ، فإن الإعراض عن

الشيء مع شدة الاحتياج إليه دليل واضح وبرهان قطعي ساطع على الزهد في ذلك الشيء .

ثم إن عدم الالتفات لهذه الجبال الذهبية مع شدة الاحتياج، ومع أن الضرورات قد تبيح المحظورات لكون الضرورة والاحتياج لا يغلبان على العصمة، ولا يستوليان عليها لاستيلاء العصمة على كل محظور. فإن الله تبارك وتعالى يخرج الذين آمنوا من الظلمات إلى النور، وبذلك لا يؤثر بهم خداع الشيطان مهما كانت الحاجات، ولا تتمكن النفس والهوى من أن تجذبهم إلى مهاوي العطب والثبور، لا سيما وقد أيّده الله تبارك وتعالى بقول من أن فَرَنُكَى مِنَ ٱلأُولَى ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ بِعَلَى النَّهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ

ثم تدلى المصنف على الحكم الذي نفاه بقوله:

وَكَيْفَ تَدْعُو إِلَى الدُّنْيَا ضَرُورَةُ مَنْ

لَـوْلاَهُ لَمْ تُخْرَجِ السَّدُّنْيَا مِسنَ العَدَمِ



## ٣٣- وَكَيْفَ تَدْعُو إِلَى الـدُّنْيَا ضَرُورَةُ مَـنْ

## لَـوْلاَهُ لَمْ تُخْرَجِ السَّدُّنْيَا مِسنَ العَسدَمِ

### الإعراب الموجز

( وَكَيْفَ ) : استفهام استنكاري متعلق بـ ( تَدْعُو ) .

( تَدْعُو ) : فعل مضارع .

( إِلَى الدُّنْيَا ) : جار ومجرور متعلق بـ ( تَدْعُو ) .

(ضَرُورَةُ): فاعل (تَدْعُو).

( مَنْ ) : اسم موصول مضاف إليه .

(لَوْلاًهُ): جار ومجرور عند سيبويه .

( لَمُ تُلخُّرَج ) : جازم ومجزوم .

( اللُّانْيَا ) : نائب فاعل .

( مِنَ العَدَم ) : جار ومجرور متعلق بــ ( ثُخْرَج ) .

وَجَمَلة ( لَمُ تُحْرَجِ ... ) جوابِ لولًا ، ولولا وجوابها صلة

( مَنْ ) ، وعائدها الهاء من ( لَوْلاهُ ) .

### تفسير الكلمات

( وَكَيْفَ ) : استفهام استنكاري بمعنى النفي ، أي لا تدعو .

( تَدْعُو ) : الدعاء هو الطلب والميل .

( إِلَى الدُّنْيَا ) : على وزن فُعْلَى ، مأخوذة من الدنو .

وتطلق الدنيا على هذه الدار التي نحن فيها ، وتوصف بما توصف الأسماء .

وقيل: إنها مشتقة من الدناءة ؛ لدناءتها وخستها.

وقيل: الدنيا كل ما يقطع على العبد طريق الوصول إلى رب العالمين.

( ضَرُورَةُ): بمعنى حاجة ، أي كيف تدعو إلى الدنيا ضرورة نبى أو رسول .

(لَوْلاَهُ): أي لولا وجوده .

( لَـمْ تُـخْرَجِ الدُّنْيا مِنَ العَدَمِ ) : أي من العدم إلى الوجود بعد أن لَم تكن .

والمقصود: لولا وجوده الاستمرت الدنيا على عدمها ولم توجد، فوجوده الله في وجودها، ولو كانت ضرورته تدعو إلى الدنيا لكان وجوده معلولاً لوجودها. وهذا مأخوذ من الحديث الذي روي عن عمر بن الخطاب قال: قال رسول الله الذي (لما اقترف آدم الخطيئة قال: يا رب، أسألك بحق محمد لما غفرت لي. فقال الله: يا آدم، وكيف عرفت محمداً ولم أخلقه؟ قال: يا رب، لأنك لما خلقتني بيدك ونفخت في من روحك، يا رب، لأنك لما خلقتني بيدك ونفخت في من روحك، وفعت رأسي فرأيت على قوائم العرش مكتوباً: (لا إله الا الله محمد رسول الله)، فعلمت أنك لم تضف إلى اسمك إلا أحب الخلق إليك. فقال الله: صدقت يا آدم ولو لا محمد ما خلقتك) (اله ولو لا محمد ما خلقتك) (اله ولو لا محمد ما خلقتك) (اله ولو لا محمد ما خلقتك)) (اله ولو لا محمد ما خلقتك) (اله ولو لا محمد ما خلقتك))

-

<sup>(</sup>١) حديث صحيح الإسناد رواه الحاكم في المستدرك ، والطبراني في الأوسط والصغير .

وقد بين الحديث أن وجود سيدنا آدم كان متوقفاً على وجود سيدنا محمد الله وحيث أن آدم أبو البشر ، وأن الله الله خلق له ولذريته ما في الأرض جميعاً ، وسخر لهم الشمس والقمر ، والليل ، والنهار ، والأفلاك ، كما هو نص القرآن: ﴿ هُوَ اللَّذِي خَلَقَ لَكُم مّا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً ﴾ هو نص القرآن: ﴿ هُو اللَّذِي خَلَق لَكُم مّا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً ﴾ [النه : ٢٩] ، وقول له تعالى : ﴿ وَسَخَرَ لَكُو الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَسَخَرَ لَكُو الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَسَخَرَ لَكُو الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ النه البشر وَالمَا خُلَق لأجل نبينا محمد الله ، إذاً فقد تحصّل معنا أن الدنيا خلقت لأجل نبينا محمد الله والسلام ، فيكون نبينا محمد الله هو السبب في وجود كل شيء .

### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

إنه لا يدعو إلى الميل إلى الدنيا والاغترار بزخار فها احتياج من لولا وجوده الشريف و خَلْقِه المنيف لم تخرج الدنيا من العدم إلى الوجود بما فيها من الأراضين والسماوات ، والعرش والكرسي، والقلم واللوح ، والأفلاك والأملاك ، والعقول والنفوس والأرواح ، والحيوان والنبات ، والمعادن ، والجن والإنس . فإنما هو متطفل على الشيء ، تابع له ، مترتب عليه ، يمتنع أن تُلجئه الحاجة إليه ، ولا سيما إن كان ذلك الأصل منجبلاً على الاستغناء ، منطبعاً على الرفعة والاستعلاء .

ومما يؤيد ما ذكرناه ، ويوضح ما أسلفناه ، قول الله الله خاطباً حبيبه الأعظم ورسوله الأكرم في الحديث الشريف الذي رواه أبو هريرة الله قال : قال رسول الله الله الله إبراهيم خليلاً ، وموسى نجياً ، واتخذني حبيباً ، ثم قال : وعزتي وجلالي لأوثرن حبيبي على خليلي ونجيعي » ().

نسأل الله تعالى أن يحشرنا في زمرة هذا النبي الكريم الذي هو أخص أحبابه إليه على ، وفي خدمة سنته آمين .

ثم قال المصنف رحمه الله تعالى:

هذا الذي لولاه لم تُخرِج الدنيا من العدم هو:

مُحَمَّدٌ سَلِّدُ الكَوْنَيْنِ وَالثَّقَلَد

يْنِ وَالْفَرِيقَيْنِ مِنْ عُرْبٍ وَمِنْ عَجَم



<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في الشعب.

### ٣٤- مُ حَمَّدٌ سَيِّدُ الكَوْنَيْنِ وَالثَّقَالِ

### يْنِ وَالْفَرِيقَيْنِ مِنْ عُرْبٍ وَمِنْ عَجَمِ

### الإعراب الموجز

(مُحَمَّدٌ): يجوز في إعرابه أوجه: الأول: على قراءته بالرفع هو خبر مبتدأ محذوف. الثاني: يصح فيه النصب على أنه مفعول لفعل محذوف، أي: أمدح محمداً. الثالث: يجوز فيه الجرعلى أنه بدل للموصول في البيت الذي قبله.

(سَيِّـدُ): نعته أو خبره.

(الكُوْنَيْن): مضاف إليهما.

( وَالثُّـ قَلَيْنِ ) ، ( وَالفَريقَيْنِ ) : معطوفان على ( الكَوْنَـيْنِ ) .

( مِنْ عُرْبِ ) : جار ومجرور حال من ( الفَرِيقَيْنِ ) .

( وَمِنْ عَجَمِ ): معطوف على ( مِنْ عُرْبٍ )، و( مِنْ ) فيهما بيانية.

### تفسير الكلمات

( مُحَمَّدٌ ) : أي الممدوح هو محمد ، وهو عَلَم للحضرة الإلهية والسيادة النبوية .

( سَيِّدُ الكَوْنَيْنِ ): أي هو سيد أهل السهاوات والأرضين ، وأهل الدنيا والآخرة عليه الصلاة والسلام .

( وَالشَّقَلَيْنِ ): المقصود بهما الإنس والجن ، وإنما سُمِّيا بالثقلين لإثقالهما الأرض ، أو لأن الذنوب أثقلتهما .

والعطف هنا من عطف الخاص على العام، وكذلك العطف في قوله ( وَالفَريقَيْنِ ) .

( مِنْ عُرْبٍ ومِنْ عَجَم ) : بيان لــ ( الفَرِيقَيْنِ ) .

والعُرْب بضم العين وسكون الراء لغة هم سكان البادية ، والعجم هم جميع غير العرب .

#### تنبیه:

ومعلوم هنا أن نصف البيت هو الياء من ( الثَّقَلَيْنِ ) في الشطرة الثانية من البيت ، فزيادة بعض الناس لفظة ( خَيْـرُ ) قبل ( الفَريقَـيْنِ ) خطأ .

### المعنى الكلي

يقول المصنف هنا بأن النبي الله سيد أهل الدنيا والآخرة من إنس وجن ، وسيد العرب والعجم .

وإن أحاديث السيادة له ﷺ على جميع المخلوقات كثيرة ، منها :

قوله الله الناس يوم القيامة >>(١٠٠٠ أنا سيد الناس يوم القيامة >>(١٠٠٠ .

وقولهﷺ : ‹‹ أنا سيد ولد آدم يوم القيامة ›› ٬٬›

وإن شئت أن تتعمق في هذا المقام فانظر إلى كتاب الشفاء، فإنه قد شرح هذا الموضوع كثيراً وأحسن في ذلك.

ثم قال الناظم رحمه الله تعالى:

نَبِيُّنَا الآمِرْ النَّاهِي فَلاَ أَحَدُ

أَبَ رَّ فِي قَوْلِ لاَ مِنْ هُ وَلاَ نَعَمِ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم عن أبي هريرة .

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم وأبو داود عن أبي هريرة ، وأحمد والترمذي وابـن ماجـة عـن أبي سـعيد بزيادة : ( ولا فخر ) ، وروى البيهقي : ( أنا سيد العالمين ) .

### ٣٥- نَبِيُّنَا الآمِرُ النَّاهِي فَلاَ أَحَدُ

## أَبَ رَّ فِي قَوْلِ لاَ مِنْهُ وَلاَ نَعَمِ

### الإعراب الموجز

( نَبِيُّنَا )، ( الآمِرُ )، ( النَّاهِي ): كلها نعوت لـ ( مُحَمَّدٌ ) أو أخبار له . والإضافة في ( نَبيُّنا ) لتشريف المضاف إليه .

( فَلا ) : حرف نفى عامل يعمل عمل ليس .

( أَحَدُّ ) : بالرفع اسمها .

(أَبَرَ ): بالنصب خبرها .

ويجوز رفعهما إذا أهملنا عمل ( لا ) ، ورفع ما بعدهما على الابتداء و الخبر .

وعلى كلا الوجهين فإنه لا يُنَوَّن لأنه غير منصرف ؛ لأنه جمع الوصف والوزن حيث هو اسم تفضيل .

( فِي قَوْلِ ) بلا تنوين : متعلق بـ ( أَبــَرَّ ) ، وهو مضاف .

( لا ): مضاف إليه من إضافة المصدر إلى المفعول بعد حذف فاعله . وهنا يثبت المصنف بأن الإضافة إلى لفظها ، حيث الحروف لا يضاف إليها .

(مِنْـهُ): جار ومجرور متعلق بـ (أَبــرَّ)، والضمير له ﷺ.

( **وَلا** ): حرف نفي .

( نَعَمِ ) : في محل جر بمضاف محذوف مماثل للمذكور ، والتقدير : ولا بقول نعم .

#### تفسير الكلمات

- (نَبِيُّنَا): هو سيدنا محمديُّكُ .
- ( الآمِرُ ) : أي بالمعروف . وهو اسم فاعل من الأمر ، وهو طلب الفعل .
  - (النَّاهِي): أي عن المنكر، مأخوذ من النهي وهو طلب الترك.

فيتبيّن لنا أن أمره ولله ونهيه أمر الله تعالى ونهيه ، قال سبحانه : ﴿ وَمَاينَطِقُ عَنِ ٱلْهَوَىٰ آلِهِ وَإِلَّا وَحْيٌ يُوحَىٰ ﴾ [الخيئ ].

( فَلاَ أَحَدٌ ) : أي من البرية .

( أَبَرَّ ) : بمعنى أصدق ، وهو اسم تفضيل كما ذكرنا .

(فِي قَوْلِ لاَ مِنْهُ وَلاَ نَعَمِ): أي فلا أحد من البشر - أصدق منه الله في الأمر والنهي ، وقد عبر عن النهي بقوله: (لا) ، وعن الأمر بقوله: (نَعَم).

ويحتمل أنه كنّى بـ ( لا ) عن الخبر المنفي ، وبـ ( نَعَمِ ) عن الخبر المنفي ، وبـ ( نَعَمِ ) عن الخبر المثبت ، إما مطلقاً ، أو عن الثواب والعقاب . وفي الجملة فهو المحملة فهو أصدق الناس في الخبر ، حيث ( لا ) و ( نَعَمِ ) من أحرف الجواب . أي لا أحد أبر منه في في قوله : لا ، ولا في قوله : نعم .

### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

ويحتمل أن يكون معناه:

فلا أحد أصدق منه في الخبر المنفي والمثبت ، وذلك باعتبار الخبر بالإطلاق ، أو باعتبار الخبر عن الثواب والعقاب ونفيهما . فإذا أخبر على عن ثواب أو عقاب فهو أصدق الناس في خبره كما مرمعنا ، ولذلك يبادر إلى الفعل أو الترك .

وأما ما ذكر بعضهم بقوله:

ما قال لا قط إلا في تشهده لولا التشهد كانت لاؤه نعما فهو محمول على أنه لم يقل: لا في شيء سئل عنه من حوائج الدنيا، بل إن كان عنده شيء أعطاه للسائل، وإن لم يكن عنده شيء سكت أو وعده.

وهــذا باعتبار الغالب، وإلا فقـد ورد عـن أبي موسى الأشعري أنه قال: « أتيت النبي في رهـط مـن الأشعريين نستحمله، فقال: والله لا أحملكم، وما عندي ما أحملكم عليه. قال: فلبثنا ما شاء الله، ثم أُتِيَ بإبل فأمر لنا بثلاث ذود غر الذرى،

فلما انطلقنا قلنا أو قال بعضنا لبعض: لا يبارك الله لنا ، أتينا رسول الله ألله فحلف أن لا يحملنا ثم حملنا . فأتوه فأخبروه ، فقال : ما أنا حملتكم ولكن الله حملكم ، وإني والله إن شاء الله لا أحلف على يمين ثم أرى خيراً منه إلا كفّرتُ عن يميني وأتيت الذي هو خير » ().

وبعد أن أثبت المصنف رحمه الله أنه ﷺ أصدق الناس لهجة وقيلاً ، قال :

هُ وَ الْحَبِيبُ الَّذِي تُرْجَى شَفَاعَتُ هُ

لِكُلِّ هَوْلٍ مِنَ الأَهْوَالِ مُقْتَحَم



- .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم واللفظ له . ورواه أحمد ، والنسائي ، وابن ماجة ، وأبو داود ، وابن حبان ، والبيهقي ، وأبو يعلى ، والبزار .

# ٣٦- هُوَ الْحَبِيبُ الَّذِي تُـرْجَى شَفَاعَتُـهُ لِكُـلِّ هَـوْلٍ مِـنَ الأَهْـوَالِ مُقْـتَحَمِ

### الإعراب الموجز

( هُوَ ) : مبتدأ ، والضمير راجع إلى ( مُحَمَّدٌ ) أو ( نَبِيُّنا ) من البيتين السابقين .

( الحَبيبُ ) : خبر .

(الَّذِي): نعت لـ (الحَبِيبُ).

(تُرْجَى): فعل مضارع مبني للمجهول.

( شَفَاعَتُهُ ) : نائب الفاعل وهو مضاف ، والهاء مضاف إليه .

والجملة صلة ( الَّذِي ) ، والعائد الهاء المجرورة بالإضافة .

(لِكُلِّ ): جار ومجرور متعلق بــ ( تُــرْجَى ) .

(هَوْل): مضاف إليه.

( مِنَ الأَهْوَالِ ) : جار ومجرور نعت ( هَوْلِ ) .

( مُقْتَحَم ): نعت ( هَوْلٍ ) كذلك .

#### تفسير الكلمات

( هُوَ الْحَبِيبُ ) : أي المحبوب لله و لأمته الله ؛ لأنه أعظم محب لله وأفضل محبوب له .

وهو أيضاً محب لأمته محبوب لها ، إذ من شرط كمال الإيمان أن يكون النبي الله أحب إلى أمته من المال ، والنفس .

(اللَّذِي تُـرْجَى): أي تُؤمَّل.

( شَفَاعَتُهُ ): الشفاعة هي طلب أو سؤال الخير للغير.

(لِكُلِّ هَوْلِ): لكل أمر محوف.

( مُقْتَحَم ): أي مدخول فيه كرهاً.

مأخوذة من اقتحمت الشيء إذا رميت بنفسك فيه. والاقتحام هو الوقوع في الشيء كُرهاً ، يقال: اقتحم زيد الأمر إذا وقع فيه كُرهاً.

### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى :

هو الحبيب الذي تـؤمن شـفاعته يـوم القيامـة لكـل خـوف وفـزع يرمى الإنسان نفسه فيه من شدة الدهشة .

\_ -

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ، وأحمد في مسنده ، والبزار ، والطبراني في الأوسط.

وإنما عبر بالرجاء هنا مع أن شفاعته مُؤكّدة ومقطوع بها ، إشارة إلى أنه لا ينبغي للإنسان أن ينهمك في المعاصي ويتّكل على شفاعته الله .

وكما ذكرنا في رسالة التوحيد فإن له الله شفاعات منها:

١ - شفاعته في فصل القضاء ، حيث يتمنى الناس الانصراف من المحشر ولو إلى النار من شدة الهول .

وهذه هي الشفاعة العظمى ، وهي مختصة به الله وتسمى كذلك بالمقام المحمود ؛ لأنه أنه الله عليه ، يَحمده الأولون والآخرون .

وحديث الشفاعة هذه رواه البخاري ومسلم واللفظ للبخاري عن أبي حيان عن أبي زرعة عن أبي هريرة الله قال: (( أُق رسول الله الله الله الله الذراع وكانت تعجبه ، فنهس منها نهسة ثم قال : أنا سيد الناس يوم القيامة ، وهل تدرون مِمَّ ذلك ؟ يجمع الله الناس الأولين والآخرين في صعيد واحد ، يسمعهم الداعي ، وينفذهم البصر ، وتدنو الشمس ، فيبلغ الناس من الغم والكرب ما لا يطيقون ولا يحتملون ، فيقول الناس: ألا ترون ما قد بلغكم ؟ ألا تنظرون من يشفع لكم إلى ربكم ؟ فيقول بعض الناس لبعض : عليكم بآدم. فيأتون آدم الكلي فيقولون له: يا آدم، أنت أبو البشر، خلقك الله بيده ونفخ فيك من روحه ، وأمر الملائكة فسجدوا لك ، اشفع لنا إلى ربك ؟ ألا ترى إلى ما نحن فيه ؟ ألا ترى إلى ما قد بلغنا ؟ فيقول آدم : إن ربي قد غضب اليوم غضباً لم يغضب قبله مثله ولن يغضب بعده مثله ، وإنه نهاني عن الشجرة فعصيتُه ، نفسى نفسى نفسى ، اذهبوا إلى غيري ، اذهبوا إلى نوح . فيأتون

نوحاً فيقولون: يا نوح ، إنك أنت أول الرسل إلى أهل الأرض ، وقد سمّاك الله عبداً شكوراً ، اشفع لنا إلى ربك ، ألا ترى إلى ما نحن فيه ؟ فيقول: إن ربي على قد غضب اليوم غضباً لم يغضب قبله مثله ولن يغضب بعده مثله ، وإنه قد كانت لي دعوة دعوتُها على قومي ، نفسى نفسى نفسى نفسى ، اذهبوا إلى غيري ، اذهبوا إلى إبراهيم . فيأتون إبراهيم فيقولون : يا إبراهيم ، أنت نبى الله وخليله من أهل الأرض ، اشفع لنا إلى ربك ، ألا ترى إلى ما نحن فيه ؟ فيقول لهم: إن ربي قد غضب اليوم غضباً لم يغضب قبله مثله ولن يغضب بعده مثله ، وإنى قد كنت كذبت ثلاث كذبات - فذكرهن أبو حيان في الحديث - ، نفسى نفسى ، اذهبوا إلى غبرى ، اذهبوا إلى موسى . فيأتون موسى فيقولون : يا موسى ، أنت رسول الله ، فضَّلك الله برسالاته وبكلامه على الناس ، اشفع لنا إلى ربك ، ألا ترى ما نحن فيه ؟ فيقول : إن ربى قد غضب اليوم غضباً لم يغضب قبله مثله ولن يغضب بعده مثله ، وإني قد قتلت نفساً لم أُومر بقتلها ، نفسي نفسي نفسي ، اذهبوا إلى غيري ، اذهبوا إلى عيسى . فيأتون عيسى فيقولون : يا عيسى ، أنت رسول الله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه ، وكلّمت الناس في المهد صبياً ، اشفع لنا ، ألا ترى إلى ما نحن فيه ؟ فيقول عيسى : إن ربي قد غضب اليوم غضباً لم يغضب قبله مثله قط ولن يغضب بعده مثله - ولم يذكر ذنباً - ، نفسي نفسي نفسي ، اذهبوا إلى غيري ، اذهبوا إلى محمد رسول الله وخاتم إلى محمد ، أنت رسول الله وخاتم الأنبياء ، وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر ، اشفع لنا إلى ربك ، ألا ترى إلى ما نحن فيه؟ فأنطلق فآتي تحت العرش فأقع ساجداً لربي على ، ثم يفتح الله علي من محامده وحسن الثناء عليه شيئاً لم يفتحه على أحد قبلي ، ثم يقال : يا محمد ارفع رأسك ، سل تعطه ، واشفع تشفع . فأرفع رأسي فأقول : أمتي يا رب ، أمتي يا رب ، أمتي يا رب . فيقال : يا محمد ، أَدْخِلْ مِن أمتك مَن لا حساب عليهم من الباب الأيمن من أبواب الجنة ، وهم شركاء الناس فيما سوى ذلك من الأبواب . ثم قال : والذي نفسي بيده إن ما بين المصراعين من مصاريع الجنة كما بين مكة وهمير - وفي رواية مسلم هجر - ، أو كما بين مكة وبصرى » .

٢ - شفاعته في دخول جماعة إلى الجنة بغير حساب ، بل يقومون
 من قبورهم إلى قصورهم .

وهذه مختصة به الله كذلك.

٣- شفاعته في جماعة استحقوا النار ، فيشفع لهم فلا يدخلونها
 بل يدخلون الجنة .

وهي كذلك مختصة به على الله المالك الم

٤ - شفاعته في في جماعة دخلوا النار ، فيشفع لهم فيخرجون منها .
 وهذه غير مختصة به في ، بل تكون لغيره من العلماء والأولياء .

٥ - شفاعته ﷺ في رفع درجات أناس في الجنة .

وهذه لم يثبت اختصاصها به عليه الصلاة والسلام.

وقد ذكر الإمام الباجوري شفاعة سادسة له الله وهي تكون في تخفيف العذاب عن بعض الكافرين في النار ، كعمه أبي طالب على القول بأن الله لم يحيه فآمن به الله ، وهو المشهور .

ويقول الإمام الباجوري : وكل من يحب أهل البيت يقول بأن الله تعالى أحيى أبا طالب وآمن بالنبي الله الله على كل شيء قدير .

ثم قال: ولا ينافي شفاعته في تخفيف العذاب عن بعض الكافرين قوله تعالى: ﴿ لَا يُخَفَّفُ عَنَّهُمُ ٱلْعَذَابُ ﴾ [النَّق: ١٦٢] ؟ لأن المنفي إنما هو تخفيف عذاب الكفر، وشفاعته في تكون في تخفيف عذاب غير الكفر على أحد الأجوبة على ذلك.

ثم قال المصنف رحمه الله تعالى:

دَعَا إِلَى الله فَالمُسْتَمْسِكُونَ بِهِ

مُسْتَمْسِكُونَ بِحَبْلٍ غَيْرِ مُنْفَصِمِ



# ٣٧- دَعَا إِلَى اللهِ فَالـمُسْتَـمْسِـكُونَ بِـهِ مُسْتَمْسِـكُونَ بِحَبْـلٍ غَــيْرِ مُنْفَصِـم

### الإعراب الموجز

( إِلَى الله ) : جار ومجرور متعلق بـ ( دَعَا ) .

(فَالمُسْتَمْسِكُونَ): مبتدأ.

( بهِ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( الـمُسْتَـمْسِكُونَ ) .

( مُسْتَمْسِكُونَ): خبر المبتدأ. والذي سوَّغ ذلك اختلافهما تعريفاً، وتنكراً ، ومتعلقاً .

( بِحَبْلٍ ) بفتح الحاء وسكون الباء: جار ومجرور متعلق بـ ( مُسْتَمْسِكُونَ ) .

(غَيْـرِ ): نعت لـ (حَبْلِ ) مجرور ، وهي مضاف .

(مُنْفَصِم): مضاف إليه.

#### تفسير الكلمات

( دَعَا إِلَى الله ) : أي دعا ﷺ إلى دين الله كلّ من بُعث إليهم من الإنس والجن كما قال تعالى : ﴿ الْدَعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحُسَنَةِ ﴾ [الكان : ١٢٥] . فكانت دعوته الله للإنس والجن تكليفاً ، وللملائكة تشريفاً .

( فَالـمُسْتَمْسِكُونَ ) : فالمعتصمون .

(بِهِ): بما دعا إليه على الله

( مُسْتَمْسِكُونَ بِحَبْلِ ) : أي معتصمون بعهد الله ، والمراد من الحبل هنا السبب .

(غَيْرِ مُنْفَصِمِ): مأخوذة من فَصَمْتُ الشيء فانفصم فصماً إذا كسرته. قال تعالى: ﴿ فَمَن يَكُفُرُ بِٱلطَّغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِٱللَّهِ فَقَدِ السَّمَسَكَ بِٱلْعُرْوَةِ ٱلْوُثْقَىٰ لَا ٱنفِصَامَ لَهَا ﴾ [الشَّق: ٢٥٦].

### المعنى الكلي

نسأل الله تعالى أن يهدينا سبيل الرشاد .

ثم قال المصنف رحمه الله تعالى وأرضاه عنا: فَاقَ النَّبِيِّيْ يَنَ فِي خَلْتِ وَفِي خُلُتِ قِ وَلَمْ يُكَانُوهُ فِي عِلْمِ وَلاَ كَرْمِ



# ٣٨- فَاقَ النَّبِيِّينَ فِي خَلْقٍ وَفِي خُلْقٍ وَفِي خُلُقٍ وَفِي خُلُقٍ وَلاَ كَرَمِ وَلاَ كَرَمِ

### الإعراب الموجز

( فَاقَ ) : فعل وفاعل .

( النَّبِيِّينَ ) : مفعول به .

(فِي خَلْق) بفتح الخاء وسكون اللام: جار ومجرور متعلق بـ ( فَاقَ ).

( وَفِي خُلُق ) بضم الخاء واللام : جار ومجرور متعلق بـ ( فَاقَ ) .

( وَلَـمْ ) : حرف جزم .

( يُدَانُوهُ ) : مجزوم بحذف النون .

(فِي عِلْم) بكسر العين : جار ومجرور متعلق بـ ( يُدَانُوهُ ) .

( وَلاَ كَـرَمِ ) : معطوف على ( عِلْمٍ ) ، وإعادة ( لاَ ) كانـت لتأكيـد النفي .

### تفسير الكلمات

( فَاقَ النَّبِيِّينَ ): بمعنى علا على جميع النبيين عليهم الصلاة والسلام في الخِلْقَة والسجية .

(فِي خَلْق): أي خَلْق حسن.

( وَفِي خُلُق ) : أي بكل سجية ، وهي ما طُبع عليه من كل الخصال الحميدة : كالعلم ، والحياء ، والجود ، والشفقة ، والحلم ، والعدل ، والعفة ، ... وغير ذلك مما لا يُستطاع حصره ولا نشره من أخلاقه العالية .

( وَلَمْ يُدَانُوهُ فِي عِلْم وَلاَ كَرَمِ ) : أي لم يقاربوه في علم ولا كرم . وخص هنا المصنف العلم والكرم وقد دخلا في الخَلْق ؛ لأنهما كالمنبع لسائر الأوصاف الحميدة ، فإذا كان لا يُقارَب فيهما ففي غيرهما من باب أولى .

وهنا يجب أن نعرف بأن العقل هو أصل الأخلاق الحميدة كلها ، ومنها ينبعث العلم . وقد أعطي العقل من العقل ما لا يقاربه غيره مما أُعطى منه .

يقول وهب بن منبه: ((أجد في سبعين كتاباً أن جميع ما أُعطي الناس من بُدُوِّ الدنيا إلى انقطاعها من العقل في جنب عقل محمد الاكحبة رمل رُفعت من بين جميع رمال الدنيا » (().

### المعنى الكلي

يقول المصنف أنه علا النبيين عليهم الصلاة والسلام في خُلُقهم وفي خُلُقهم ، ولم يقاربوه بعلم ولا كرم ولا غيرهما .

وإنما اقتصر المصنف عليهما لأن العلم رأس الفضائل، والكرم رأس الفواضل.

و لا يرد على ذلك ما ورد من النهي عن التفضيل بين الأنبياء ، كقوله ﷺ: (( لا تفضلوا بين أنبياء الله – أو بين الأنبياء – )) (') ؟

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي في كتابه نوادر الأصول في أحاديث الرسول.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في أحاديث الأنبياء ، ومسلم في الفضائل . ورواه أبو داود الطيالسي في مسنده ، والنسائي في التفسير ، والبيهقي في شعبه عن أبي هريرة .

لأنه محمول على تفضيل يؤدي إلى تنقيص . وليس في ذلك تنقيصٌ لأحد من النبيين ؟ لأننا نعتقد باتصاف النبيين بالكمال ، والنبي أكمل .

ويؤيد هذا قول الله تبارك وتعالى : ﴿ تِلْكَٱلرُّسُلُفَضَّمَلْنَا بَعْضَهُمُرُ عَلَىٰ بَغْضِ ﴾ [الثقة: ٢٥٣] .

قال ابن عباس: المراد بالبعض الأول محمد ﷺ.

ثم قال المصنف رحمه الله تعالى:

وَكُلُّهُ مْ مِنْ رَسُولِ الله مُلْتَمِسٌ

غَرْفاً مِنَ البَحْرِ أَوْ رَشْفاً مِنَ الدِّيمِ



## ٣٩ - وَكُلُّ هُمْ مِنْ رَسُولِ اللهِ مُلْتَمِسٌ

## غَرْفاً مِنَ البَحْرِ أَوْ رَشْفاً مِنَ الدِّيمِ

### الإعراب الموجز

( وَكُلُّهُمْ ) : مبتدأ .

( مِنْ رَسُولِ الله ) : جار ومجرور متعلق بـ ( مُلْتَمِسٌ ) .

والإضَّافة في (رَسُولِ اللهِ) للعهد، والمعهود هو سيدنا محمديك.

( مُلْتَمِسٌ ) : خبر المبتدأ ، وأفرده هنا مراعاة للفظ ( كُلُّ ) .

(غَرْفاً): مفعول (مُلْتَمِسٌ)، ويجوز أن تعرب حالاً.

( مِنَ البَحْرِ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( غَرْفاً ) .

( أَوْ رَشْفاً ) بفتح الراء وسكون الشين : معطوف على ( غَرْفاً ) .

( مِنَ الدِّيَم) بكسر الدال وفتح الياء: جار ومجرور متعلق بـ (رَشْفاً ).

### تفسير الكلمات

( وَكُلُّهُمْ ) : جميعهم .

( مِنْ رَسُولِ الله ) : أي من سيدنا محمد على الله .

( مُلْتَمِسٌ): أي آخذ ، وإن كان الالتهاس في الأصل معناه الطلب.

(غَرْفاً): مصدر غرفتُ بيدي .

( مِنَ البَحْرِ ) : البحر ضد البر ، وسُمِّيَ بذلك لعمقه واتساعه .

( أَوْ رَشْفاً ) : الرشف هو المص .

( مِنَ الدِّيَمِ ) : جمع ديمة ، وهي المطر الدائم يوماً وليلة من غير رعد ولا برق .

والمراد من ( البَحْرِ ) و ( الدِّيَمِ ) : علمه وحلمه . وكل منهما استعارة تصريحية ، وكل من الغرف والرشف ترشيح .

وإنما عبر المصنف هنا في جانب البحر بالغرف، وفي جانب الديم بالرشف؛ لأن الغرف مناسب للبحر لكثرته دون الديم التي تجري على وجه الأرض، فلا يجتمع منها ماء غالباً حتى يُغترف منها.

### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

إن كلاً من النبيين آخذ من علمه الله مقدار غَرْفِه من البحر، أو مَصِّه من المطر الغزير.

وفي كلامه هنا إشارة إلى اختلاف أحوال الملتمسين ، حال كون بعض الملتمسين مغترفاً من البحر، وبعضهم مرتشفاً من الديم . وأولوا العزم من الأنبياء أكثرهم التماساً من غيرهم .

ثم قال:

وَوَاقِفُ ونَ لَدَيْ بِ عِنْ دَ حَدِّهِمِ مِنْ لَدَيْ بِ عِنْ دَ حَدِّهِمِ مِن شَكْلَةِ الحِكَمِ



# ٤٠ وَوَاقِفُ ونَ لَدَيْ بِ عِنْ دَ حَدِّهِم مِن نُـقْطَةِ العِلْمِ أَوْ مِنْ شَـكْلَةِ الحِكمِ

### الإعراب الموجز

( وَوَاقِفُونَ ): معطوف على ( مُلْتَمِسٌ ) في البيت السابق ، فهو خبر ثان لـ ( كُلُّهُمْ ) ؛ لأن المعطوف على الخبر خبر . والإفراد في الأول نظراً إلى اللفظ، والجمع في الثاني نظراً إلى المعنى. ويجوز أن تُجعل للحال على أنَّ ( وَاقِفُونَ ) خبر لمبتدأ محذوف ، والجملة حال من الضمير من ( مُلْتَمِسٌ ) .

(لَكَيْهِ): ظرف مكان، وهو أخص من (عِنْدَ) لأنه لا يطلق إلا على مظروفه. والضمير راجع إلى النبي الله .

(عِنْدَ حَدِّهِم): مضاف ومضاف إليه، والضمير راجع إلى (النَّبِيِّينَ).

( مِن نُـقْطَةِ ) بضم النون وسكون القاف : جار ومجرور متعلق بــ ( حَدِّهِم ) .

(العِلْم): مضاف إليه.

(أُوْ) : حرف عطف وتقسيم بمعنى الواو .

( مِنْ شَكْلَةِ ) بفتح الشين المعجمة وسكون الكاف : جـــار ومجــرور معطوف على ( مِن نُــقْطَةِ ) .

( الحِكَم ) بكسر الحاء وفتح الكاف : مضاف إليه .

### تفسير الكلمات

( وَوَاقِفُونَ ) : الوقوف هو الانتصاب على الرجلين مع السكون ، ويقابله المشي والاضطجاع .

- (عِنْدَ حَدِّهِمِ): الحدهو المنع، ويطلق كذلك على المقام والرتبة، وهو المعنى هنا.
- ( مِنَ نُعْطَةِ العِلْمِ ) : النقطة على وزن فُعْلة ، مأخوذة من نَقَطْتُ النقطة على الحروف .

وقد تطلق كذلك على ما يتركب منه الخط، وهـ و جـ وهر لا يقبل القسمة لا طولاً، ولا عرضاً، ولا عمقاً.

والجملة صفة كاشفة لـ (حَدِّهِمِ)، أي حدهم الكائن من نقطة العلم.

( أَوْ مِنْ شَكْلَةِ ) : الشكلة على وزن فَعْلَة ، مأخوذة من شَكَّلْتُ الكتاب إذا قيّضته بالإعراب .

( الحِكَمِ ) : جمع حكمة على وزن فِعْلة ، وفي الاصطلاح الحكمة استكمال النفس الإنسانية بقوتي العلم والعمل .

والإضافة في ( مِن نُـ قُطَةِ العِلْمِ أَوْ مِنْ شَكْلَةِ الحِكَمِ ) بمعنى اللام . وليُعلم أن اللام من ( العِلْمِ ) و ( الحِكَمِ ) يجوز أن تكون للعهد الذهني ، وعند ذلك يُحمل العلم والحكم على علم الله وحكمه . ويراد بالنقطة هنا ما منح الله الله به عباده من علمه الذي لا يتناهى، وبالشكلة ما من الله به عليهم بغامض حكمته . والتعبير عن هذين المقدارين في النقطة والشكلة إنما هو تقريبي لا تحقيقي .

و يجوز أن يكونا عِوَضيْن عن المضاف إليه ، والتقدير: من نقطة علمه وشكلة حكمه ، والضمر عائد إلى النبي الله الله علمه .

ويراد بالنقطة والشكلة العبارة التي يعبر بها عن حقيقة علمه وحكمته

لا إلى حقيقتهما ، فإن حقيقتهما ليس لأحد نسبة إليهما أصلاً . قال العلامة أبو السعود رحمه الله : وتخصيص النقطة بالعلم ، والشكلة بالحكم ؛ لكون الدقة والإغماض في الحكمة أكثر من العلم ، والكشف والإعراب في الشكلة أكثر من النقطة ، إذ النقطة إنما ترفع الإبهام عن المعاني المتعلقة بالكلم .

### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

إن كل النبيين ملتمسون من رسول الله المحلقة عرفاً من البحر أو رشفاً من الديم حال كونهم واقفين لدى سدته العلية ، وحضرته السنية ، بحسب مراتبهم التي نالوها عند الله المحلقة ، فلا يستطيعون تجاوز هذه المراتب شعرة واحدة . وهو يعرج في عالم الملكوت ، ويصعد في مصاعد اللاهوت إلى مقام تكل عنه أجنحة الطائرين ، وتقف دونه أقدام السائلين .

ولينظر القارئ إلى حسن المعنى حيث كانت الواو للحال حتى صار الوقوف قيداً لالتماسهم ، وهل يحسن في مقام المدح إلا مثل هذا المعنى ؟

وإن خُملت الواو على العطف كان المعنى أن جميعهم ملتمس وواقف.

ثم قال المصنف رحمه الله تعالى:

فَهُ وَ الَّذِي تَمَّ مَعْنَاهُ وَصُورَتُهُ ثُمَّ اصْطَفَاهُ حَبِيباً بَارِئُ النَّسَمِ

### ٤١ - فَهوَ الَّذِي تَمَّ مَعْنَاهُ وَصُورَتُهُ ثُمَّ اصْطَفَاهُ حَبِيباً بَارِئُ النَّسَمِ

### الإعراب الموجز

( فَهُوَ ): مبتدأ .

( الَّذِي ) : خبره ، وسوّغ ذلك صلته .

(تَمَّ) بفتح التاء: فعل ماض.

( مَعْنَاهُ): فاعل، و( مَعْنَى) مضاف، والهاء مضاف إليه.

والجملة صلة (الَّذِي).

( وَصُورَتُكُ أَ ) : معطوف على لفظة ( مَعْنَاهُ ) ، والمعطوف على

المرفوع مرفوع .

(ثُمَّ): حرف عطف.

( اصْطَفَاهُ ) : معطوف على ( تَمَّ مَعْنَاهُ ) .

( حَبِيباً ): حال من الهاء .

( بَارِئُ ) : فاعل ( اصْطَفَاهُ ) ، وهي مضاف .

(النَّسَم) بفتحتين: مضاف إليه.

### تفسير الكلمات

( تَمَّ ) : كَمُلَ .

( مَعْنَاهُ ): أي كمالاته الباطنية .

( وَصُورَتُهُ ): أي صفاته الظاهرية .

( اصْطَفَاهُ ) : اختاره .

(حَبِيباً): أي محبوباً.

(بَارِئُ): بمعنى خالق.

(النَّسَم): جمع نَسَمة، والمقصود منها الإنسان.

### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

هو الذي كَمُلَ باطنه في الكمالات ، وظاهره في الصفات ، شم اختاره خالق الإنسان حبيباً ليس له في محاسنه شريك من البشر . فمَن كان مو صو فا بكمال الصفات ظاهراً وباطناً كان محبوباً

عند الله ﷺ.

وجوهر حسنه الله لا يقبل القسمة بينه وبين غيره ، كما أن الجوهر الفرد الذي يُتَوَهَّم في الجسم لا يقبل القسمة كذلك ، حيث قال علماء الكلام: إن الجسم مركب منه غير منقسم بوجه من الوجوه لا بالفرض ولا بالوهم. لذا قال صاحب التصنيف:

مُنَــزَّهُ عَــنْ شَرِيكٍ فِي مَحَاسِنِــهِ

فَجَوْهُرُ الحُسْنِ فِيهِ غَيْرُ مُنْقَسِمِ



### ٤٢ - مُنَـزَّهُ عَـنْ شَرِيكٍ فِي مَحَاسِنِـهِ فَجَـوْهَرُ الحُسْنِ فِيهِ غَـيْرُ مُنْـقَسِم

### الإعراب الموجز

( مُنَزَّهُ ) : خبر ثان لـ ( فَهوَ ) ، أي وهو منزه .

( عَنْ شَرِيكٍ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( مُنَـزَّهُ ) .

(فِي مَـحَاسِنِـهِ): جار ومجرور متعلق بـ (شَريكٍ).

( فَجَوْهَرُ ) : مبتدأ ، وهي مضاف .

( الـحُسْن ) : مضاف إليه .

(فِيهِ): جار ومجرور متعلق بخبر المبتدأ المحذوف.

(غَيْـرُ): بالرفع خبر بعد خبر.

( مُنْقَسِم ): مضاف إليه .

### تفسير الكلمات

( مُنَزَّةٌ): التنزيه هو التقديس والتطهير. وهو في الأجسام بمعنى إزالة النجاسة العينية والحُكمية، وفي المعاني إزالة الأوصاف الذميمة والسمات القبيحة المضادة لصفات الكمال.

(عَنْ شَرِيكٍ): الشريك بمعنى المشاركة والاشتراك، أي الاجتماع لاستحقاقين فصاعداً في شيء واحد.

(فِي مَحَاسِنِهِ): المحاسن جمع حُسْن.

( فَجَوْهَرُ ) : هو الجسم النفيس المعدني .

وهو عند المتكلمين الجزء الذي لا يتجزأ ولا يقبل القسمة أصلاً لا طولاً ، ولا عرضاً ، ولا عمقاً كما ذكرنا آنفاً . (الحُسُن): أي في الصورة .

وهذه الكلمة عبارة عن كيفية ناشئة من تناسب أجزاء المُركب، تروق في المنظر، وتميل إليها الطباع السليمة. وهنا العبارة تدل على الفرق بين الجمال وبين الحسن، حيث الجمال لا يطلق إلا على الكيفية الحاصلة في الإنسان، وأما الحسن فهو أعم.

والمراد به هنا ما هو أعم من حسن الصورة والمعنى . (غَيْرُ مُنْقَسِمٍ): الانقسام هو التجزؤ إما عقلاً ، أو حساً ، أو وهماً. فحسنه عير قابل لذلك .

### المعنى الكلي

أنه كما انحصر تمام حُسن الصورة ، وجمال كمال المعنى في صورته ومعناه ، فهو منزه عمّن يشاركه في جوهر الحسن والجمال ، منفرد عن أن يماثله مثل ، أو أن يشابهه ند في الملاحة والاعتدال . فجوهر حسنه مصون عن عرض الانقسام ، بل هو غير قابل للقسمة في شيء من الأنام .

وكيف لا وهو الله سلطان سُدّة الملاحة ، وكوكب أُفق سماء الصباحة ؟! ما وُجِد في بستان الحُسن إلا غصن قامته ، ولا طلع في برج الجمال إلا شمس طلعته .

قال الشاعر:

هو الشمسُ إلا أنه غيرُ مُنْكَسِفِ هو الطودُ إلا أنه غيرُ مُنْتَسِفِ

هو البدرُ إلا أنه غيرُ ناقصٍ هو البحرُ إلا أنه غيرُ هائجٍ

ثم قال المصنف رحمه الله تعالى:

دَعْ مَا ادَّعَتْهُ النَّصَارَى فِي نَبِيِّهِم

وَاحْكُمْ بِمَا شِئْتَ مَدْحاً فِيهِ وَاحْتَكِم



### ٤٣ - دَعْ مَا ادَّعَتْهُ النَّصَارَى فِي نَبِيِّهِمِ وَاحْكُمْ بِمَا شِئْتَ مَدْحاً فِيهِ وَاحْتَكِمِ

### الإعراب الموجز

( دَعْ ) : فعل أمر ، وفاعله ضمير مستتر وجوباً تقديره أنت .

( مَا ) : موصول اسمى في محل نصب على المفعولية لـ ( دَعْ ) .

( ادَّعَتْـهُ ) : فعل ومفعول .

(النَّصَارَى): فاعل.

والجملة صلة ( مَا ) ، والعائد ضمير المفعول.

(فِي نَبِيِّهِم): جار ومجرور متعلق بــ (ادَّعَتْـهُ).

( وَاحْكُمْ ) : فعل أمر وفاعل .

( بِمَا): جار ومجرور متعلق بـ ( وَاحْكُـمْ) ، و ( مَا ) موصول اسمى .

( شِئْتَ ) بفتح التاء : فعل وفاعل صلة ( مَا ) ، والعائد هنا محذوف تقديره شئته .

( مَدْحاً ) : منصوب بنزع الخافض ، أي مِنْ مَدْح .

(فِيهِ): جار ومجرور متعلق بـ (مَدْحاً).

( وَاحْتَكِم ) : فعل وفاعل ، وهو معطوف على ( دَعْ ) .

### تفسير الكلمات

( دَعْ ) : اترك .

( مَا ادَّعَتْهُ النَّصَارَى ): أي ما قالته النصارى وهم قوم عيسى التَّكِيُّالَا .

والنصارى جمع نصراني ، وسُمُّوا بذلك لانتسابهم إلى ناصرة ، وهي قبيلة بالشام كان ينزلها عيسى بن مريم الكالله ، قيل بأنها قريته .

### (فِي نَبِيِّهِم): أي اقض في نبيهم.

و فائدة الإضافة في قول المصنف ( نَبِيِّهِم ) الرد عليهم ، فإنهم يُسَلِّمون بأنه نبيهم ثم ينسبون له الألوهية ، والمعهود من النبي أنه من البشر .

وليست الإضافة هنا للاختصاص ، فإن ذلك يوهم نفي أنه ليس بنبي لنا أيضاً وهذا غير صحيح ، فهو نبي لنا وإنا نؤمن بنبوته لا أنه صاحب شريعتنا ، وهو سيبعث فينا إماماً . ويوهم أيضاً أن محمداً الشابي للنصارى ، وهذا باطل .

- ( بِمَا شِئْتَ ) : بصحة ما شئت مما سمعت ، والمشيئة هنا الإرادة .
- ( مَدْحاً ) : المدح هو الثناء على الفعل الجميل سواء كان اختيارياً أو غيره .
- ( فِيهِ ) : أي غير أن لا تدّعي ما ادعته النصارى في عيسى الطّلِين . كأنه قال : إن سمعتَ مدحاً بأي شيء كان ما عدا ما ذُكر فاقض بصحته ولا تُكذّب قائله .
- ( وَاحْتَكِمِ ) : أي إظهاراً على أن المحكوم عليه بصحة مدحه يرضى بتحكيمك في ذلك ، فيجعل حيازة الحكم لك . وهو احتراس عما يوهمه ( وَاحْكُمْ ) أنَّ ذلك لسلطان

الحاكم وقهره، فزاد ( وَاحْتَكِم ) ليدل على أنه من الحكم الذي يرتضيه المحكوم عليه به ؛ لأن مما يستدعيه الحكم محكوماً فيه الله فيه الحاكم .

#### المعنى الكلي

إن المصنف هنا يخاطب كل من قصد مدح النبي الرخصة له بسلوك أي أسلوب أراده من أساليب المدح بَيْدَ ما ادّعته النصارى في عيسى بن مريم الله ، النبوة في موضع النبوة ، فإنه لا يجوز الإقدام عليه لاستلزامه الشرك والكفر ، وما عداه من صفات الكمال ونعوت الجمال فإنك ذو رخصة فيه ، وما عليك فيه من حرج ، بل إنك لو بذلت في ذلك كل طاقتك وجهدك ، وَجُدْتَ في تحصيلك عليه لم تُحِطْ إلا بالقليل من معاني كماله ونعوت جماله تحصيلك عليه لم تُحِطْ إلا بالقليل من معاني كماله ونعوت جماله وإن علو شأنه مرتبة قد خضعت لها جباه القياصرة .

وما عناه المصنف هنا أن مدحه مهما كان مبالغاً فيه فإنه قاصر بحقه عليه الصلاة والسلام، ويستطيع الإنسان المسلم أن يمدحه ويك مكل مدح سوى ما قالت النصارى في عيسى بن مريم النسان .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه .

وإن المصنف هنا دفع وهم ما يوشك أن يخطر ببال بعض من قصرت فطنته عن ترك بعض كمالاته الله وبعض من مقاماته مدعياً أن هذا القول إفراط في مدحه ...

وقد مدحه هنا بما يدل على كثرة التفاوت بين مرتبته ومرتبة سائر الأنبياء .

ثم تمم المصنف مدحه الله على بقوله:

وَانْشُبْ إِلَى ذَاتِهِ مَا شِئْتَ مِنْ شَرَفٍ

وَانْشُبْ إِلَى قَدْرِهِ مَا شِئْتَ مِنْ عِظَمِ



### ٤٤ - وَانْشُبْ إِلَى ذَاتِهِ مَا شِئْتَ مِنْ شَرَفٍ

## وَانْسُبْ إِلَى قَدْرِهِ مَا شِئْتَ مِنْ عِظَمِ

#### الإعراب الموجز

( وَانْسُبْ ) بضم السين: فعل أمر معطوف على ( دَعْ ) في البيت السابق.

( إِلَى ذَاتِـهِ ) : جار ومجرور متعلق بــ ( انْسُبْ ) .

( مَا ): اسم موصول في موضع نصب على المفعولية بـ ( انْسُبْ ) .

( شِئْتَ ) بكسر الشين وفتح التاء : فعل وفاعل ، وهو صلة ( مَا ) ، والعائد هنا محذوف تقديره شئته .

( مِنْ شَرَفٍ ) : جار ومجرور بيان لـ ( مَا ) متعلق بـ ( انْسُبْ ) .

( وَانْسُبْ ) : فعل أمر وفاعل .

( إِلَى قَدْرِهِ ) : جار ومجرور .

( مَا ): اسم موصول في موضع نصب.

( شِئْتَ ) : صلة ( مَا ) ، وعائدها محذوف .

( مِنْ عِظَم ) : جار ومجرور .

#### تفسير الكلمات

( وَانْسُبْ ) : النسبة هي العلاقة بين الشيئين .

( إِلَى ذَاتِـهِ ) : إلى شخصيته وهويته ، وإلى الحقيقة التي يكـون بهـا ذلك الشيء شيئاً .

( مَا شِئْتَ ) : أي ما شئته .

( مِنْ شَرَفٍ ) : الشرف هو المجد ، والمراد به النباهة وعلو الشأن .

قال الشاعر:

شرفي وفخري في الوجود وعزي أني بتُرْب نعالكم أتمسّك

( إِلَى قَدْرِهِ): القدر بمعنى المقدار ، وقد غُلب استعماله في المقدار من الشرف . لهذا قال علي بن أبي طالب كرم الله وجهه : (( رحم الله امرأ عرف قدره فلم يتعد طوره )) .

وقال الشاعر:

كان قدري ما رأيتُ لديكم فلقد أضعتُ بحبكم أوقاتي ( مِنْ عِظَم ): العظم بمعنى العظمة ، وهي زيادة الرتبة في الوصف ألجميل .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى أنك أيها المستمع ، إذا عرفت بعض ما له من المزايا التي يقصر عنها باع البراعة ، ويضيق عن إحصاء بعضها نطاق الأوراق ، ويكل عن حمل نَزْرٍ منها متون النياق ، فانسب إلى ذاته الشريفة وعنصره اللطيف ما شئت وما اخترت من الشرف الباذخ ، والمجد الشامخ . وانسب إلى قدره العالي ومقداره المتعالي ما أردته وقصدته من المنزلة العلية ، والمرتبة السنية . ولا تقف عند حد وغاية ، ولا تتوقف لدى منزلة ونهاية إلا عند وصفٍ مختصٍ بمن منه الهداية وإليه النهاية ، وهو الله الله عند وصفي من منه الهداية وإليه النهاية ، وهو الله النهاية .

وهذا البيت هو تفصيل لما أجمله الناظم في قوله ( وَاحْكُمْ بِمَا شِئْتَ مَدْحاً فِيهِ وَاحْتَكِم ).

ثم قال رحمه الله تعالى :

فَ إِنَّ فَضْ لَ رَسُولِ الله لَيْسَ لَهُ

حَـُدُّ فَيُعْرِبَ عَنْهُ نَاطِتٌ بِفَجِ

# ٥٤ - فَاإِنَّ فَضْلَ رَسُولِ الله لَـيْسَ لَـهُ حَـدٌ فَيُعْرِبَ عَنْـهُ نَاطِـقٌ بِفَـم

#### الإعراب الموجز

( فَإِنَّ ) : حرف توكيد ونصب ، والفاء تعليلية .

( فَضْلَ ): اسمها ، وهي مضاف .

(رَسُولِ): مضاف إليه ، وهي مضاف.

(الله): اسم الجلالة مضاف إليه.

(كَيْسُ): فعل ماض ناقص.

(لَـهُ): جار ومجرور متعلق بخبر (لَيْسَ) مقدم .

(حَدٌّ) بفتح الحاء المهملة : اسمها مؤخر .

والجملة الفعلية خبر ( إنَّ ) .

( فَيُعْرِبَ ) : الفاء سببية ، و ( يُعْرِبَ ) : منصوب بأَنْ مضمرة وجوباً بعد فاء السببية لجواب النفي .

(عَنْـهُ): جار ومجرور متعلق بـ ( يُعْرِبَ ) .

( نَاطِقٌ ) : فاعل ( يُعْرِبَ ) .

( بِفَمِ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( نَاطِقٌ ) عـلى تقـدير مضـاف ، أي بلسان فم ناطق .

#### تفسير الكلمات

( فَإِنَّ ) : أي لأن .

( فَضْلَ ): بمعنى الزيادة .

وجاء بمعنى الفضيلة التي هي ضد الرذيلة ، وهي عبارة عن الصفة الجميلة الزائدة على ما يجب من المحامد .

( لَيْسَ لَـهُ حَدُّ ) : أي ليس له نهاية ؟ لأنه الله لله يـزل يترقى في الكمـال كل لحظة .

( فَيُعْرِبَ ) : فيُفْصِحَ ويُبَيِّنَ .

(عَنْهُ): أي عن فضل رسول الله على .

( ناطِـقٌ ) : متكلم .

( بِفَمِ ) : أي بلسان ، وقد عبّر عنه المصنف بالفم لأنه محله ، فه و مجاز مرسل من باب إطلاق اسم المحل على الحالّ فيه .

#### المعنى الكلي

يرُبَيِّن المصنف في هذا البيت الإذن في نسبة ما يشاء المادح ويهواه الواصف في ذات سيدنا محمد الزاكية ، وقدره العالي من الشرف الباذخ ، والعِظَم الراسخ .

ثم ذكر بأن فضائله المتوالية والمتتالية لم تبلغ في مجرى الكمال ومسلك العز والجلال إلى غاية يقف عندها الواصف، ونهاية يتوقف عليها المادح. فإنه مظهرٌ لكمال مَن لا يحيط بكماله حصرٌ، ولا حدٌ يحصيه ضبطٌ ولا عدٌ.

قال تعالى : ﴿ قُللَّوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِلْكَامِنَ رَبِّى لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُ فَبَلَأَن نَنفَدَ كَامَتُ رَبِّى لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُ فَبَلَأَن نَنفَدَ كَامَتُ رَبِّى وَلَوْجِئْنَا بِمِثْلِهِ عِمَدَدًا ﴾ [الكَمْنِكُ : ١٠٩] .

ولمّا كان قدره الله الاحدله ، لزم من ذلك أن جميع ما ظهر على يديه الله على من الآيات لم يكن شيء منها مناسباً لقدره العظيم ، فقدره العظم ؛ لهذا قال المصنف :

لَـوْ نَاسَـبَتْ قَـدْرَهُ آياتُـهُ عِظَمـاً

أَحْيَا اسْمُهُ حِينَ يُلدّعَى دَارِسَ الرِّمَمِ



## ٤٦ - لَـوْ نَاسَـبَتْ قَـدْرَهُ آياتُـهُ عِظَمـاً أَحْيَـا اسْـمُهُ حِـينَ يُـدْعَى دَارِسَ الـرِّمَم

#### الإعراب الموجز

(لَـوْ): حرف شرط لامتناع الثاني لامتناع الأول.

( نَاسَبَتْ ) : فعل ماض ، وتاؤه للتأنيث .

( قَدْرَهُ ) : مفعول به مقدم .

( آيَاتُهُ ) : فاعل مؤخر .

(عِظَماً) بكسر العين: تمييز منصوب بالفتحة ، ويجوز نصبه على نزع الخافض .

( أَحْيَا ) : فعل ماض ، وهو جواب ( لَوْ ) .

(اسْمُهُ): فاعل (أَحْيَا).

(حِينَ): ظرف زمان منصوب بـ (أَحْيَا).

( يُدْعَى ) : فعل مضارع مبني لما لم يُسَمَّ فاعله ، ونائب الفاعل مستتر فيه عائد على ( اسْمُهُ ) .

( دَارِسَ ) : مفعول ( أَحْيَا ) ، وهي مضاف .

( الرِّمَمِ ) بكسر الراء وفتح الميم : مضاف إليه ، والأصل : أحيا اسمُه دارسَ الرمم حين يُدعى به .

#### تفسير الكلمات

( لَوْ نَاسَبَتْ ) : لو ماثلت .

( قَدْرَهُ ) : مبلغه من الرفعة .

- (آيَاتُهُ): أي التي هي أعلام نبوته الله على وهي جمع آية.
  - (عِظَماً): أي بالقدر والمكانة.
    - ( أَحْيَا اسْمُهُ ) : أي الشريف .
    - ( حِينَ يُدْعَى ) : وقت ينادى .
- ( دَارِسَ ) : بمعنى مدروس ، وإضافته لما بعده من إضافة الصفة للصفة للموصوف ، أي الرمم المدروسة .
- ( الرِّمَمِ ) : جمع رِمَّة ، وهي لغة العظام البالية . والمدروسة التي زيد في بلائها .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

وإنه لو ناسب شيء من آياته على قدره: كتسبيح الحصى في كفه ، وانشقاق القمر له ، وتسليم الأحجار والغزالة عليه ، لكان من جملتها أنه إذا دُعِيَ دارسُ الرمم مع ذكر اسمه الشريف ، أحياه الله تعالى بسبب بركة ذكر ذلك الاسم الشريف .

ومعنى البيت كذلك أنه لو كانت علاماته الدالة على رفعته الله عماثلة لعظيم قدره ، كان منها إحياء الموتى إذا دعى الله تعالى أحدٌ باسمه في ، بأن يقال: يا الله ، أسألك بحق محمد أن تحيي هذا الميت ، فيحيى بإذن الله .

ولم يُنقل إلينا بأنَّ شيئاً من ذلك قد وقع ، فلم يكن إذاً إحياء

وإنما كانت الآيات الظاهرة على يديه الشيخير مناسبة لقدره الشريف مراعاة لعقولنا ، حيث إنها لو أتت على مناسبة قدره لأعيانا فهم ذلك ؛ لقصور قدرنا وعقولنا عن قدره عليه الصلاة والسلام .

لهذا أشار المصنف بعد ذلك بقوله:

لَمْ يَمْتَحِنَّا بِمَا تَعْيَا العُقُولُ بِهِ حِرْصاً عَلَيْنا فَلَمْ نَرْتَبْ وَلَمْ نَمِ مِ



# ٤٧ - لَمْ يَمْتَحِنَّا بِمَا تَعْيَا العُقُولُ بِهِ

# حِرْصاً عَلَيْنا فَلَمْ نَرْتَبْ وَلَمْ نَمِسِم

#### الإعراب الموجز

(لَـمُ): حرف نفي وجزم.

(يَمْتَحِنَّا): فعل وفاعل ومفعول به .

( بِمَـا ) : جار ومجـرور متعلـق بــ ( يَمْتَحِنَّـا ) ، و ( مَـا ) موصـول اسمي .

(تَعْيَا): فعل مضارع.

( العُقُولُ ) : فاعل ( تَعْيَا ) .

(بِهِ): جار ومجرور متعلق بـ (تَعْيَا). والجملة صلة (مَا)، وعائدها الهاء التي جُرّت بالباء.

(حِرْصاً): مفعول لأجله.

(عَلَيْنا): جار ومجرور متعلق بـ (حِرْصاً).

( فَلَمْ ) : حرف جزم .

(نَرْتَبْ): مجزوم بـ (لَمْ).

( وَكَمْ نَهِم ) : الواو حرف عطف ، و (كَمْ ) : حرف جزم ، و ( وَكَمْ نَهِم ) : جزوم .

والجملة معطوفة على ما قبلها ، والأصل نرتاب بالألف ونهيم بالياء ، وحذفت الألف والياء لالتقاء الساكنين ، وكُسر حرف الروى للقافية .

#### تفسير الكلمات

(لَمْ يَمْتَحِنَّا): لم يختبرنا في التكليف.

(بمَا تَعْيَا): بما تكل وتعجز.

( الْعُقُولُ ) : جمع عقل ، وهو قوة يُمَيَّزُ بها بين المصالح والمفاسد .

( بـ إ ) : أي بسببه .

( حِرْصاً عَلَيْنَا): لأجل حرصه على هدايتنا، والحرص على الشيء شدة الرغبة فيه.

( فَلَمْ نَرْتَبْ ): لم نشك بما يُلقى إلينا .

فالارتياب بمعنى الشك ، والشك هو تساوي طرفي النفي والإثبات ، فإذا رجح أحد الطرفين فالراجح هو الظن .

( وَلَمْ نَهِم ) : أي لم نتحير لذلك ، حيث الهيمان هنا بمعنى الحيرة والضلال .

#### المعنى الكلي

أي لم يختبرنا بشيء تعجز عنه عقولنا ولا تهتدي لوجهه ؛ لشدة رغبته في هدايتنا ، بل أتانا بالحقيقة الواضحة ، فلم نتردد بها ، ولم نتحيّر فيها . أتانا بالحقيقة السهلة الغراء ، والطريقة القويمة الجلية الشهباء ، فلم يكلفنا بالتكاليف الشاقة كما كُلفت بها الأمم السابقة من قبلنا ؛ حرصاً على هدايتنا ، وشفقة على سلامتنا .

وهذا هو المعنى الظاهر من البيت.

ولا يبعد كذلك أن المصنف قصد من البيت تعليل عدم إحياء اسمه العظام الرميمة مع أن سماته إحياء القلوب الميتة .

وتحقيق ذلك أنه لو أحيى اسمه الميتة لتاهت العقول فيه، وتحيّرت الأفهام في معانيه، وربما أدى ذلك إلى الغلو والوقوع في الضلال كما فعلت النصارى في التغليس بسبب عيسى النسى وأمه.

أي إنما لم يُحيي اسمه الموتى ؛ لئلا يمتحنا بما تكل عن دركه عقولنا ، وتعجز عن الاحتياط به أفهامنا ، حتى لا نقع في الشك والريبة ، وحرصاً علينا في سلك طريق الصواب . وهذا من كرم ربنا ، ورأفة رسولنا الكريم بنا .

ثم قال المصنف رحمه الله تعالى:

أَعْيَا الوررى فَهْمُ مَعْنَاهُ فَلَيْسَ يُرى

فِي القُرْبِ وَالبُعْدِ فِيهِ غَيْرُ مُنْفَحِم



## ٤٨ - أَعْيَا الوَرَى فَهْمُ مَعْنَاهُ فَلَيْسَ يُـرَى

## فِي القُرْبِ وَالبُعْدِ فِيهِ غَيْرُ مُنْفَحِمِ

#### الإعراب الموجز

( أَعْيَـا ) : فعل ماض .

(الوَرَى): مفعول به .

( فَهُمُ ) : فاعل ( أَعْيَا ) ، وهي مضاف .

( مَعْنَاهُ): مضاف إليه.

( فَلَيْسَ ) : فعل ماض ناقص ، واسمه ضمير الشأن مستتر فيه .

( يُرَى ) بضم الياء بالبناء للمفعول : خبر ( لَيْسَ ) .

(فِي القُـرْبِ): جار ومجرور متعلق بـ (يُـرَى).

( وَالبُعْدِ ) : معطوف على ( القُرْب ) متعلق بـ ( يُـرَى ) .

( فِيهِ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( مُنْــفَحِمِ ) ، وقـد يكـون متعلقـاً بـ ( يُـرَى ) ، والضمير المتصل راجع لـ ( فَهْمُ مَعْنَاهُ ) .

(غَبْرُ): نائب فاعل (يُرَى).

(مُنْفَحِم): مضاف إليه.

#### تفسير الكلمات

(أُعْيَا): بمعنى أعجز.

(الوَرَى): الخَلْق.

( فَهْمُ مَعْنَاهُ ) : أي فَهْمُ تفضيل أحواله السنية الله وصفاته العلية .

وهنا إسناد الإعياء إلى الفهم من المجاز العقلي، أي أعياهم الله تعالى عن إدراكه .

( فَلَيْسَ يُرَى ) : أي يُـبْصَر .

( فِي القُرْبِ وَالبُعْدِ ) : متعلق بـ ( يُـرَى ) كمـا ذكرنا .

(فِيهِ): بمعنى عنه.

(غَيْرُ مُنْفَحِمِ): مأخوذة من انفحم الرجل إذا سكت عن المجادلة ولم يجب.

#### المعنى الكلي

أي أعجز الخلق معنى النبي فلم يصل أحد منهم إليه ، ولا يبصره أحد في حالتي القرب والبعد إلا انفحم ، وبالعجز اتسم . وهنا المُتَادَرُ أنَّ المراد القرب والبعد بحسب المكان ، أي فليس يرى في المكان القريب والمكان البعيد منه في غيرُ عاجز عن إدراكه . ويحتمل كذلك أن المراد القرب والبعد بحسب الزمان ، أي فليس يرى في الزمان القريب والبعيد منه في غيرُ عاجز عن إدراكه . ويحتمل أيضاً أن المراد القرب والبعد في المعنى ، فأهل الحقيقة ويحتمل أيضاً أن المراد القرب والبعد في المعنى ، فأهل الحقيقة الناظرون له في عالم الشهود تضعف بصائرهم عن إدراكه مع قربهم منه ؛ لقوة إشراقه عليه الصلاة والسلام . وأهل الظاهر الناظرون له في عالم الحس لا يدركون إلا شخصاً مُصَوّراً ، وجسماً مُقدَّراً لبعدهم منه في .

ثم قال المصنف رحمه الله:

كَالشَّا مْسِ تَظْهَ رُ لِلْعَيْنَ يْنِ مِنْ بُعُدٍ كَالشَّامْسِ تَظْهَ رُ لِلْعَيْنَ يْنِ مِنْ بُعُدٍ مَ لَا الطَّرْفَ مِنْ أَمَمِ

# ٤٩ - كَالشَّمْسِ تَظْهَرُ لِلْعَيْنَيْنِ مِنْ بُعُدٍ

# صَعِيرَةً وَتُكِلَّ الطَّرْفَ مِنْ أَمَم

#### الإعراب الموجز

( كَالشَّمْسِ ) : جار ومجرور في موضع نصب على الحال من فاعل ( أَعْبَا ) .

أو نعت لمصدر محذوف ، أي أعيى كإعياء الشمس .

أو خبر لمبتدأ محذوف ، أي هو كالشمس .

( تَظْهَرُ ) : فعل وفاعل .

(لِلْعَيْنَيْنِ): جار ومجرور متعلق بـ ( تَظْهَرُ ) .

( مِنْ بُعُدٍ ) بضم العين : جار ومجرور متعلق بـ ( تَظْهَرُ ) .

( صَغِيرَةً ): حال من فاعل ( تَظْهَرُ ) المستتر فيه العائد لـ ( الشَّمْس ).

( وَتُكِلَّ ) بضم التاء وكسر الكاف : فعل مضارع ، وفاعله ضمير مستتر فيه جوازاً تقديره هي يعود على ( الشَّمْس ) .

( الطُّرْفَ ) : مفعول به .

( مِنْ أَمَم ) : جار ومجرور متعلق بــ ( تُـكِلُّ ) .

#### تفسير الكلمات

(كَالشَّمْسِ): أي هو كالشمس.

وسُمِّيَت الشمس شمساً لبعدها وسرعتها . وكما ذكر علماء الهيئة فإن محلها في الفلك الرابع ، وذكروا قديماً أن قدرها كالأرض بمائة وستين مرة .

( تَظْهَرُ لِلْعَيْنَيْنِ مِنْ بُعُدٍ صَغِيرَةً ) : أي فإنها تَبِين من بُعد قدر التُرْس أو المرآة المدورة ، وإن كانت في نفس الأمر أعظم من الأرض بكثير .

( وَتُكِلُّ ): بمعنى تتعب وتضعف وتعيى ؛ لقوة شعاعها ونورها .

(الطُّرْفَ): البصر.

( مِنْ أَمَم ) : أي من قرب .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف في هذا البيت:

إنه إله إلى يشبه الشمس التي تظهر للعين المجردة صغيرة قدر المرآة والترس، وتُوقف البصر عند رؤيتها من قرب لو فُرض ذلك ؟ لأنها كبيرة جداً ، ولكبرها تكاد تخطف البصر وتعميه ، فلا تُدْرَك لكمالها وإن شوهدت من بُعُد .

وكذلك النبي الله يُدرك معناه وإن شوهدت صورته عليه الصلاة والسلام.

ثم قال رحمه الله تعالى:

وَكَيْفُ يُدْرِكُ فِي السَّدُّنْيَا حَقِيقَتَهُ

قَوْمٌ نِيَامٌ تَسَلَّوْا عَنْهُ بِالحُلْمِ



### • ٥ - وَكَيْفَ يُدْرِكُ فِي الدُّنْيَا حَقِيقَ تَهُ

# قَوْمٌ نِيَامٌ تَسَلُّوا عَنْهُ بِالْحُلْمِ

#### الإعراب الموجز

( وَكَيْفَ ) : للاستفهام الإنكاري ، وهي متعلقة بـ ( يُدْرِكُ ) .

( يُدْرِكُ ) : فعل مضارع مرفوع .

(فِي الدُّنْيَـا): جار ومجرور متعلق بـ (يُدْركُ).

( حَقِيقَ تَـهُ ): مفعول ( يُدْركُ ) ، والضمير المضاف إليه لمعناه .

( قَوْمٌ ) : فاعل ( يُدْرِكُ ) .

(نِيَامٌ): صفة له (قَوْمٌ).

( تَسَلُّوا ) بفتح التاء والسين واللام المشددة : فعل ماض وفاعل .

(عَنْهُ): جار ومجرور متعلق بـ (تَسَلُّوْ١).

( بِالْحُلُمِ ) بضم الحاء واللام: جار ومجرور متعلق بـ ( تَسَلُّوْا ) .

#### تفسير الكلمات

( وَكَيْفَ ) : استفهامية إنكارية بمعنى النفى هنا ، أي لا يدرك .

( يُدْرِكُ ) : الإدراك هو حصول صورة الشيء في العقل .

(فِي الدُّنْيَا): التي هي المُلك، وهي ضد الآخرة.

( حَقِيقَتُهُ ): قدره ومنزلته.

(قَوْمٌ): المراد بهم جميع الورى .

(نِيَامٌ): غافلون عن النظر لحقيقته ﷺ.

وهذا وصف لازم لا مخصص ، لقوله عليه الصلاة والسلام :

(( الناس نيام فإذا ماتوا انتبهوا )) (١٠ .

( تَسَلَّوْا ) : مأخوذ من السلو ، وهو طلب التخلص من أثر وثاق المحبة .

وقد يطلق على تطييب الخاطر والتعويض عما يحب.

(بِالْحُلُم): أي النوم، ويُجمع على أحلام.

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

إن مَن في الدنيا لا يدرك الحقائق كلها ؛ لأن نفس أحوال الدنيا حجاب بينه وبين الآخرة كما يحجب النوم النائم عن إدراك أحوال اليقظة . وكذا أحوال جميع الورى ، لا يشاهدون حال تفضيل سيدنا محمد على سائر الخلق معاينة وتفصيلاً كما أدركوه في الخبر جملة إلا يوم القيامة ، حيث يكون مصاحب المقام المحمود الذي يغبطه فيه الأولون والآخرون ، وحيث يؤتى الوسيلة وهي الدرجة التي لا ينالها عبد من عبيد الله سواه ...

ثم قال:

فَمَبْلَغُ العِلْمِ فِيهِ أَنَّهُ بَشَرُرُ وَأَنَّهُ خَيْرُ خَلْقِ الله كُلِّهِمِ



<sup>(</sup>١) ذكره عبدالرؤوف المناوي في كتابه فيض القدير ج٥ ص٥٦.

# ٥١ - فَمَبْلَغُ العِلْمِ فِيهِ أَنَّهُ بَشَرٌ وَأَنَّهُ خَيْرُ خَلْقِ اللهِ كُلِّهِمِ

#### الإعراب الموجز

( فَمَبْلَغُ ) : مبتدأ ، وهو مضاف .

( العِلْم ): مضاف إليه .

( فِيهِ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( مَبْلَغُ ) .

( أُنَّهُ ) بفتح الهمزة : أنَّ واسمها .

(بَشُرٌ ):خبره.

و(أَنَّ ) ومعمو لاها في تأويل مصدر المبتدأ .

( وَأَنَّهُ خَيْرُ ) : جملة معطوفة على خبر المبتدأ .

( خَلْق ) : مضاف إليه ، ومضاف أيضاً .

(الله): مضاف إليه.

( كُلِّهِم ): توكيد يفيد الإحاطة والشمول.

#### تفسير الكلمات

( فَمَبْلَغُ ) : أي فمنتهى .

(العِلْم): المقصود به علم الورى.

(أَنَّهُ بَشَرٌ): هو الله بشر، ولكن الله تبارك وتعالى خصّه بالرسالة

إلى خلقه ، وجعل رسالته عامة وشاملة .

( وَأَنَّهُ خَيْرُ خَلْقِ الله ) : أي خير مخلوقات الله .

( كُلِّهِم ): المقصود بَهم الإنس والجن والملائكة .

#### المعنى الكلي

لقد عنى المصنف هنا أن غاية ما يصل إليه علم الخلق فيه الله بشر ، وأنه خير خلق الله تعالى ومخلوقاته أجمعين من إنس ، وجن ، وملائكة ، ... وغيرهم .

ثم قال رحمه الله تعالى: وَكُــلُّ آيٍ أَتَــى الرُّسُــلُ الكِـرَامُ بِهَــا فَإِنَّمَــا اتَّصَــلَتْ مِــن نُــودِهِ بِهِــمِ



# ٥٢ - وَكُلُّ آيٍ أَتَى الرُّسْلُ الكِرَامُ بِهَا فَإِنَّمَ الرَّسْلُ الكِرَامُ بِهَا فَإِنَّمَ الرَّسْلُ الكِرَامُ بِهَا فَإِنَّمَا النَّصَلَتْ مِن نُسورِهِ بِهِسِمِ

#### الإعراب الموجز

( وَكُلُّ ) : مبتدأ .

(آي): مضاف إليه.

( أَتُّكِي ) : فعل ماض .

( الرُّسْلُ ) بسكون السين ، ويقال في غير النظم بضمها : فاعل .

( الكِرَامُ ) : صفة ( الرُّسْلُ ) .

(بهَا): جار ومجرور متعلق بـ (أَتــَى).

( فَإِنَّمَا ) : كافة ومكفوفة .

( اتَّصَلَتْ): فعل ماض، وفاعله ضمير مستتر فيه يعود على ( آي ).

( مِن نُورِهِ ) ، ( بِهِم ) : جار ومجرور متعلقان بـ ( اتَّصَلَتْ ) .

#### تفسير الكلمات

(آي): جمع آية ، وهي العلامة .

( الرُّسْلُ ) : جمع رسول .

(الكِرَامُ): جمع كريم.

(بِهَا): راجع لـ (آي).

( فَإِنَّمَا ) : للحصر .

( اتَّصَلَتْ ): الاتصال ضد الانقطاع.

( مِن نُورِهِ بِهِم ): الباء في ( بِهِم ) صلة للاتصال.

#### المعنى الكلي

يعني المصنف هنا أن كل المعجزات التي أتى بها الرسل الكرام فإنما اتصلت من نوره أن بهم ، فإن نوره عليه الصلاة والسلام كان مخلوقاً قبل خلق آدم الله أله ، وانتقل إليه ثم إلى الأصلاب ، إلى أن تحمل الأمهات فينتقل إليهن .

ولم يقل: (فإنما هي نوره)؛ لأنه يوهم أنه وُزِّعَ عليهم وقد لا يبقى له شيء، فاحترس عنه بقوله: (اتَّصَلَتْ مِن نُورِهِ بِهِمٍ)، حيث (مِنْ) للتبعيض، وأفادت بأن نوره الله لم يزل قائماً به، ولم ينتقص منه شيء.

ولا يقال: كيف تكون المعجزات التي أتى بها الرسل الكرام لأممهم من نوره مع أنهم متقدمون عليه في الوجود؛ لأننا نقول أنه متقدم على جميع الأنبياء من حيث النور المحمدي.

ثم قال الناظم: فَإِنَّـهُ شَـمْسُ فَضْلٍ هُـمْ كَوَاكِبُهَا يُظْهِرْنَ أَنْوَارَهَا لِلنَّاسِ فِي الظُّلَـمِ يُظْهِرْنَ أَنْوَارَهَا لِلنَّاسِ فِي الظُّلَـم



# ٥٣ - فَإِنَّهُ شَـمْسُ فَضْلٍ هُـمْ كَوَاكِبُها يُطْهِرْنَ أَنْهِ اللَّالَاتَ اسِ فِي الظُّلَـمِ يُظْهِرْنَ أَنْهُ اللَّالَالَ اللَّالَاتَ اسِ فِي الظُّلَـمِ

#### الإعراب الموجز

( فَإِنَّـهُ شَمْسُ ) : إنَّ واسمها وخبرها .

( فَضْلِ): مضاف إليه .

( هُمْ كَوَاكِبُهَا): مبتدأ وخبر ، والضمير المضاف إليه عائد لـ ( شَمْسُ ) .

( يُظْهِرْنَ ) بضم الياء وكسر الهاء: فعل مضارع وفاعل ، والنون ضمر ( كَوَاكِتُ ) .

( أَنْوَارَهَا): مفعول ( يُظْهِرْنَ ) ، والضمير المضاف إليه لـ ( شَمْسُ ) .

(لِلنَّاسِ)، (فِي الظُّلَمِ): جار ومجرور متعلقان بـ (يُظْهِرْنَ).

#### تفسير الكلمات

( شَمْسُ فَضْلِ ) : أي كالشمس في الفضل .

(هُمْ كَوَاكِبُها): عنى المصنف بـ (هُمْ) الرسل الكرام، فقد شبهم بالكواكب التي تستمد نورها من الشمس. ووجه التشبيه فيهما أن الشمس جرم مضيء بذاته، والكواكب أجرام غير مضيئة بـذاتها، بـل هـي أجسام صقيلة تقبل الضوء. فإذا كانت الشمس في مكان معين

فاض نورها من جوانبها ، فيطلب الصعود حيث النور يطلب مركز العلو دائماً ، فيصادف أجرام الكواكب الصقيلة المقابلة له فيرتسم فيها ، فتضيء في الظلمات وتظهر أنوار الشمس فيها للناس من غير أن ينقص من نور الشمس شيء .

فنوره الله بذاته ، ونور سائر الأنبياء ممتد من نوره الله من غير أن ينقص منه شيء .

(يُظْهِرْنَ أَنْـوَارَهَا): أي أنوار الشمس.

(فِي الظَّلَمِ): أي يظهرون ذلك النور في الكفر الشبيه بالظلم.

#### المعنى الكلي

يعني المصنف أنه شمس فضل هم عليه وعليهم أفضل الصلاة وأزكى السلام كواكبها ، يُظهرون أنوار تلك الشمس للناس في حالة غلبة عمى الجهل وظلمة الكفر.

وإن قيل أنه الله الوجود عنهم، ونور كل منهم متقدم عليه، فكيف تكون أنوارهم من نوره ؟

فنجيب: أن نوره الله متقدم وإن تأخر وجود ذاته.

وكما أن الشمس إذا بدت لم يبق أثر للكواكب، وإنما يظهر أثرها حال غيبتها وهو عند الظلام. فكذلك آياته وشريعته لما ظهرت نسخت غيرها من سائر الشرائع، كما يشير لذلك قوله رحمه الله في بعض النسخ:

## حتى إذا طَلَعَتْ في الأُفْتِقِ عَمَّ هُدا

هـ اللعالَـمِينَ وأَحْيَـتْ سائِـرَ الأُمَـمِ

وبهذا قال الشيخ الشَّبكي ومَن تبعه آخذاً من قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَقَ ٱلنَّبِيِّنَ لَمَا ءَاتَيْتُكُمْ مِّن كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّجَاءً كُمُ

رَسُولُ مُّصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنصُرُنَّهُ وَ ﴾ [النَّفِلُكَ: ١٨].

وكما يعلم من الحكم الشرعي أن الذي عليه الجمهور أنه الله المحمد ون الأمم السابقة ، ولو أن القول الأول فيه وجه حسن .

ثم قال المصنف رحمه الله تعالى:

أَكْرِمْ بِخَلْقِ نَبِيٍّ زَانَهُ خُلْقُ

بِالحُسْنِ مُشْتَمِلٍ بِالبِشْرِ مُتَسِمِ



# ٥٥ - أَكْرِمْ بِخَلْقِ نَبِيٍّ زَانَهُ خُلُقٌ بِالْحُسْنِ مُشْتَمِلٍ بِالبِشْرِ مُتَّسِمٍ

#### الإعراب الموجز

( أَكْرِمْ ) بكسر الراء : فعل تعجب لفظه الأمر ومعناه الخبر .

( بِخَلْق ) بفتح الخاء وسكون اللام : الباء زائدة لا تتعلق بشيء ، وإنما دخلت عليه لتحسين اللفظ ، و ( خَلْق ) : فاعل .

(نَبِيِّ): مضاف إليه.

(زَانَـهُ): فعل ماض ومفعول.

( خُلُقٌ ) بضمتين : فاعل ( زَانَهُ ) ، والجملة نعت أول لـ ( نَبيٍّ ) .

( بِالْحُسْنِ ) : جار ومجرور متعلق بــ ( مُشْتَمِل ) .

( مُشْتَمِل ) : نعت ثان لـ ( نَبِيٍّ ) .

(بِالبِشْرُ): جار ومجرور متعلق بـ ( مُتَسِم ).

( مُتَّسِم ) بضم الميم : نعت ثالث لـ ( نَبِيٍّ ) .

#### تفسير الكلمات

( أَكْرِمْ ) : صيغة أمر معناه التعجب .

(بِخَلْق نَبِيٍّ ): بصورة نبي .

( زَانَـهُ خُلُـقٌ ): حسّنه خُلُق بمعنى زاده حسناً ، قال تعـالى: ﴿وَإِنَّكَ

لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [التَّنْلِمُ : ٤] .

( بِالْحُسْنِ ) : بالبهاء .

( مُشْتَمِل ): أي مُرْتَدٍ ، من الارتداء .

( بِالبِشْرِ ) : بطلاقة الوجه وبشاشته . ( مُتَّسِمِ ) : متصف .

### المعنى الكلي

يقول المصنف في هذا البيت : ما أحسن صورة نبي حسّنه خُلُق متصف بالحُسن ، متصف بالبِشر وطلاقة الوجه!

ثم قال رحمه الله تعالى : كَالزَّهْرِ فَــِي تَــرَفٍ وَالبَــدْرِ فِي شَرَفٍ وَالبَحْرِ فَــِي كَـرَمٍ وَالـدَّهْرِ فَــِي هِـمَــمِ



### ٥٥ - كَالزَّهْرِ في تَرَفٍ وَالبَدْرِ فِي شَرَفٍ

# وَالبَحْرِ فِي كَرَمٍ وَالدَّهْرِ فِي هِمَمِ

#### الإعراب الموجز

( كَالزَّهْرِ) بفتح الزين وسكون الهاء: نعت رابع لـ ( نَبِيٍّ) في البيت الذي قبله .

(فِي تَـرَفٍ): جار ومجرور متعلق بالكاف لما فيها من معنى التشبيه.

( وَالبَدْرِ فِي شَرَفٍ ) ، ( وَالبَحْرِ فِي كَرَمٍ ) ، ( وَالدَّهْرِ فِي هِمَمِ ): كلها معطوفات بالجرعلى ما قبلها .

#### تفسير الكلمات

(كَالزُّهْرِ): هو نَوْرُ الشجر .

( فِي تَرَفٍ ) : أي في لطافة ونضارة ونعومة .

( وَالبَدْرِ ) : القمر ليلة كماله ، وإنما سُمي بدراً في تلك الليلة لأنه يبدر الشمس في طلوعها .

وشُرِّف البدر على سائر الكواكب الليلية كما شُرف النبي الليلية كما شُرف النبي النبي الله على سائر الخلق.

(فِي شَرَفٍ): في رفعة وعلو منزلة .

( وَالبَحْرِ في كَرَم ) : أي في جود .

( **وَالدَّهْر** ) : أي الَّزمان .

( فِي هِــمَمِ ) : جمع همة على وزن فِعْلة ، وهــي العــزم عــلى الشـــيء والإرادة له . وإنها في الاصطلاح عبارة عن صفة تبعث صاحبها على طلب معالي الأمور ، وتحجزه عن الميل إلى سِفْسافها ، مع عدم المبالاة في ارتكاب المشاق .

#### المعنى الكلي

عنى المصنف في هذا البيت أن خُلُقه الذي هو ذاته الشريفة كالزهر في تنعم ، ونضارة جسم ، وطيب رائحة . وكالبدر في الشرف والرفعة ، وحُسن البهجة . وهذان الوصفان يرجعان إلى الصورة ، والخلق المشتمل على الحسن .

وخلقه الله البحر في كرم، وكالدهر في همم.

فما بالك بكرم من البحر هو نقطة من جوده ١٠٠٠

فكرم النبي عليه الصلاة والسلام عرفناه عن طريق الأحاديث الكثيرة ، ومنها حديث أنس بن مالك أن أعرابياً سأل النبي أفأمر له بغنم - ذكر كثرتها - ، فأتى الأعرابي قومه وقال: يا قوم أسلموا ، فإن محمداً يعطى عطاء مَن لا يخاف الفقر ().

ووجه التشبيه بالدهر أن الحادثات الدقيقة والجلية إنما تقع في الدهر، فنسبوها إليه. والجاهل يسند الفعل إليه، والموحد

\_ .

<sup>(</sup>١) رواه ابن حبان في صحيحه .

المؤمن يعتقد أن الموثر في جميع الكائنات هو الله الله فإذا أسند الفعل إلى الدهر فيكون هنا على سبيل المجاز العقلي ؛ لأنه واقع فيه. وهذا نحو قول القائل: (نهاره صائم وليله قائم) ، أسند الصوم إلى النهار، والقيام إلى الليل مجازاً لوقوعهما فيهما.

يروى عن حسان بن ثابت أنه قال في مدح النبي الله الله عن النبي

له همم لا منتهم لكِبارِها وهمته الصغرى أجلُّ من الدهرِ له راحةٌ لو أنَّ مِعشار عُشرِها على البَرِّ كان البَرُّ أندى من البحرِ وهذا أبلغ في مدحه الله من كلام المصنف.

ثم قال رحمه الله تعالى:

كَأَنَّهُ وَهُ وَ فَرْدٌ مِنْ جَلاً لَتِهِ

فِي عَسْكَرٍ حِينَ تَلْقَاهُ وَفي حَشَمِ



# ٥٦ - كَأَنَّهُ وَهـوَ فَـرْدٌ مِـنْ جَـلاَ لَتِـهِ فِي عَسْـكَرٍ حِـينَ تَلْقَـاهُ وَفِي حَشَـمِ

#### الإعراب الموجز

(كَأُنَّهُ وَهُوَ فَرْدٌ): نعت خامس لـ (نَبيِّ).

و (كَأَنَّ): للتشبيه، والضمير هو اسمها، والجملة حال من المفعول في (تَلْقَاهُ).

( مِنَ جَلاَ لَتِهِ ) : جار ومجرور ، والجملة مفعول من أجله ، فهو تعليل للتشبيه المستفاد من ( كَأَنَّ ) .

( فِي عَسْكَرٍ ) : جار ومجرور خبر ( كَأَنَّ ) .

( حِينَ ) : منصوب على الظرفية بـ ( كَأَنَّ ) لما فيه من معنى التشبيه .

( تَلْقَاهُ ) : فعل وفاعل ومفعول به .

( وَفِي حَشَمٍ) بفتح الحاء : جار ومجرور معطوف على ( فِي عَسْكَرٍ ).

وتقدير البيت : كأنه حين تلقاه وهو فرد في عسكر وفي حشم من أجل جلالته .

#### تفسير الكلمات

( وَهُوَ فَرْدٌ ) : أي وهو وحده الله الله

( مِنَ جَلاً لَتِهِ ) : من عظمته ومهابته .

(فِي عَسْكَرِ): في جيش كثير وكبير.

( حِينَ تَلْقَاهُ ) : حين تراه .

( وَفِي حَشَم ) : الحشم هو الخدم .

وفي هذا البيت من البديع التشطيرُ كما هو مشاهد. والتشطير هو أن يُقْسَم البيت إلى شطرين ، ثم يُصْرَع كل شطر ، ويُخالَف بينهما في قافية التصريع.

#### المعنى الكلي

إن المصنف بعد أن بين جمال صورة النبي ، شرع في هذا البيت لِيُبَيِّن كمال مهابته ووفور أهبته ، فشبهه وهو فرد غير محفوف بالأنصار والأعوان ، ولا محْدَوْدَق بالفرسان والشجعان ، في حالة كونه قد أحدقت به ليوث المعارك ، واحْتَفَّتْ به أُسُد الوقائع ، مشيراً إلى أنَّ أوصافه الكمالية ، ونعوته الجلالية في إحداق المهابة في قلوب الخصوم ، والخوف في روح الأعداء ، قائمة مقام عسكر قد ملاً وجه الأرض، كما إذا كان في عسكر وفي حشم له هيبة ووقار ، فكذلك وهو منفرد .

ويروى أن بعض الصالحين رأى أبا بكر الصديق في المنام وهو يزف النبي في بهذا البيت والذي بعده .

ثم قال المصنف رحمه الله تعالى:

كَأَنَّمَا اللُّؤْلُولُولُ المَكْنُونُ فِي صَدَفٍ

مِنْ مَعْدِنَيْ مَنْطِقٍ مِنْهُ وَمُبْتَسَم



## ٧٥ - كَأَنَّمَا اللُّؤْلُؤُ المَكْنُونُ فِي صَدَفٍ

## مِنْ مَعْدِنَيْ مَنْطِتٍ مِنْهُ وَمُبْتَسَمِ

#### الإعراب الموجز

(كَأُنَّكَا): حرف تشبيه و(مَا) زائدة .

( اللُّؤْلُـؤُ ) : مبتدأ .

( الكَّنُونُ ) : صفة .

(فِي صَدَفٍ) بفتحتين : جار ومجرور متعلق بـ ( المَكْنُونُ ) .

( مِنْ مَعْدِنَى ) بكسر الدال وفتح النون : خبر المبتدأ .

( مَنْطِق ): مضاف إليه .

( مِنْـهُ ) : جار ومجرور نعت ( مَنْطِق ) .

(وَمُبْتَسَم) بفتح السين وقال بعضهم بكسرها: معطوف على (مَنْطِق).

#### تفسير الكلمات

(اللُّؤلُـوُّ): الدر المُسَمّى بالجوهر.

( المَكْنُونُ ): المصون .

(فِي صَدَفٍ): أي في غلاف اللؤلؤ ومعدنه.

( مِنْ مَعْدِنَيْ ) : هما ( مَنْطِق مِنْهُ و مُبْتَسَم ) .

( وَمُبْتَسَمِ ) : المبتسم هو محل الابتسام ، وهو راجع لثغره ﷺ .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

كأن اللؤلؤ الذي كان مصوناً في صدفه يخرج من معدنين من معادنه

الحدهما معدن كلماته ، والثاني معدن ابتسامته .

أما فصاحة لسانه وبلاغته ، فقد كان من ذلك بالمحل الأفضل ، والموضع الذي لا يُجهل . وحسبك قول بعض أصحابه له : (( ما رأينا الذي هو أفصح منك )) (').

كما كان رضي جهير الصوت كثيراً .

وإن المصنف هنا عندما شبّهه باللؤلؤ قصد رحمه الله ما في حديث أم معبد رضي الله عنها ، فقد وصفته فقالت : ‹‹ رأيتُ رجلاً حلو المنطق فضلاً لا نزراً ولا هذراً ، كأن منطقه خرزات نظم يتحدرن›› ٬٬ وأما تشبيه مبسمه باللؤلؤ ، فمن ذلك قول بعض ناعتيه عليه الصلاة والسلام : ‹‹ إذا تكلّم رُئي كالنور يخرج من بين ثناياه ›› ٬٬ وقال آخر : ‹‹ كان إذا ضحك افترّ عن مثل سنا البرق ›› ، يعني بذلك بياض ثغره وصفاء لونه ، وهذا كله من صفات اللؤلؤ . وكان ضحكه على فالب أوقاته تبسماً لجلالته ووقاره .

ثم قال صاحب التصنيف:

لاَ طِيْبَ يَعْدِلُ تُرْبِاً ضَمَّ أَعْظُمَهُ

طُوبَى لِمُنْتَشِوِ مِنْهُ وَمُلْتَثِم



<sup>(</sup>١) ذكره صاحب البيان والتعريف في بيان سبب الحديث (إنما أنزل القرآن بلسان عربي مبين) ج١ ص٢٦٥٠ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني بإسناد صحيح عن العرب الأعاربة ، والحاكم في المستدرك ، والحافظ أبو القاسم في الأربعين الطوال .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في الشمائل عن الدارمي .

## ٥٨ - لاَ طِيبَ يَعْدِلُ تُرْبِاً ضَمَّ أَعْظُمَهُ

# طُوبَى لِمُنْتَشِوِ مِنْهُ وَمُلْتَثِمِ

#### الإعراب الموجز

( لاً ): نافية مبنية على الفتح .

(طِيبَ) بكسر الطاء: اسم ( لا ) مبني على الفتح.

( يَعْدِلُ ) : فعل مضارع ، وفاعله ضمير مستتر جوازاً تقديره هـو ، والجملة خبر ( لا ) .

(تُرْباً) بضم التاء وسكون الراء: مفعول ( يَعْدِلُ ) .

(ضَمَّ): فعل وفاعل ، والجملة نعت (تُرْباً).

( أَعْظُمَهُ ) : مفعول به لـ ( ضَمَّ ) .

( طُوبَى ): مبتدأ .

(لِـمُنْـتَشِق) بكسر الشين : جار ومجرور خبر (طُوبَى).

(مِنْهُ): جار ومجرور متعلق بـ (مُنْتَشِق)، والضمير لـ (تُرْباً).

( وَمُلْتَثِم ) : معطوف على ( مُنْ تَشِق ) .

#### تفسير الكلمات

( لاَ طِيبَ ) : أي لا طيب في الوجود .

والطيب اسمٌ لما يُتكط يَّبُ به من مسك وغيره.

(يَعْدِلُ): يساوي.

(تُرْباً): أي التراب.

(ضَمَّ): بمعنى جمع وحوى.

( أَعْظُمَهُ ) : جمع عظم ، والمراد به هنا جميع بدنه الشريف الله من على الأرض تسمية الكل باسم الجزء ، حيث الله الله حرّم على الأرض أن تأكل لحوم الأنبياء .

( طُوبَي ) : كلمة دعائية .

(لِمُنْتَشِق): الانتشاق هو الشم.

( وَمُلْتَثِمِ ) : الالتثام هو التقبيل مع تعفير الوجه ، يقال : لَثَمَ الحجر الأسود أي قبّله .

ومعلوم أن تقبيل قبره قال بكراهيته السادة الفقهاء ، إنها هناك مذهب آخر يجيز ذلك ؛ لهذا نرى السيدة فاطمة الزهراء بنت سيدنا رسول الله قد قبلت تراب قبره عليه الصلاة والسلام ، ولم تكتف بذلك بل قالت :

ماذا على مَن شَمَّ تربة أحمدٍ ألاّ يَشُمَّ مدى الزمان غواليا ( ) صُبَّت على الأيام عُدْنَ لياليا صُبَّت على الأيام عُدْنَ لياليا

## المعنى الكلي

لَـمّـا ذكر المصنف بعضاً من أوصاف جسده الشريف ، وبدنه اللطيف في حال حياته ، قال رحمه الله تعالى :

إنه لا شيء من أنواع الطيب مهما كان ثميناً يعادل طيب تربته الشريفة ، ويماثل ريح حضرته المنيفة . فطوبي لمن استمسك في استنشاق طيب هذه التربة التي قد جمعت بحر الجود ، ومصدر الكرم والوفاء ، ومنبع الشجاعة والأخلاق ، وذلك إن استمسك

<sup>(</sup>١) الغالية طيب معروف.

بعروة دينه الوثقي ، وتشبث بأذيال مِلَّتِه المثلي الله المثلي الله المثلي الله الماله ا

ولا يُدْرِك ذلك إلا مَن كُشِفَ له الغطاء من الأولياء ؛ لأن أحوال القبر من الأمور التي لا يدركها إلا أهل المعرفة .

ونقول هذا لنرد به على ما يقال: لو كان التراب المذكور من الطيب لزم أن يُدْرِك طيبه كل أحد كالمسك فإنه يدرك طيبه كل إنسان ، على أنه لا يلزم من قيام المعنى بمحل إدراك كل أحد له لجواز انتفاء شرط أو وجود مانع ، والقاعدة تقول: (عدم الإدراك لا يدل على انتفاء المحدرك).

ألا يرى القارئ الكريم أن المزكوم لا يدرك رائحة المسك مع أنها قائمة به ، علماً بأن النبي الله قال : (( القبر إما روضة من رياض الجنة ، أو حفرة من حفر النار )) ().

ولا يشك أحد من المسلمين بأن قبره وضة من رياض الجنة ، وهو القائل : « ما بين قبري ومنبري روضة من رياض الجنة » ".

(٢) رواه الترمندي والطبراني في الأوسط عن أبي سعيد ، ورواه الطبراني أيضاً عن أبي هريرة ، وكلاهما مرفوعاً بسند ضعيف .

<sup>(</sup>١) رواه مسلم ، وأحمد ، وابن حبان .

<sup>(</sup>٣) رواه الشيخان البخاري ومسلم ، والترمذي ، وأحمد ، والطبراني ، والديلمي ، والبزار ، وأبو نعيم ، وأبو يعلى . وقد جاء في بعض الروايات بيتي بدل قبري .

وكل من القبر والمنبر داخل في حكم ما بينهما ، أمّا القبر فللخبر العام الذي ذُكر ، وأما المنبر لقوله والحديث السابق : « ومنبري على حوضى » .

وإذا تقرّر كون هذا المكان من الجنة ، لم يبق عند العاقل المسلم المؤمن امْتِراء في أنَّ لا طيب يعدله ، فافهم وسلِّم تسلم .

ثم قال المصنف:

أَبَانَ مَوْلِدُهُ عَنْ طِيبِ عُنْصُرِهِ

يَا طِيبَ مُبْتَدَا مِنْهُ وَمُخْتَتَمِ



# ٥٩ - أَبَانَ مَوْلِدُهُ عَنْ طِيبِ عُنْصُرِهِ يَا طِيبَ مُبْتَدَوْ مِنْهُ وَمُخْتَتَمِ

### الإعراب الموجز

( أَبَانَ مَوْلِدُهُ ) : فعل وفاعل .

(عَنْ طِيبِ): جار ومجرور متعلق بـ ( أَبــَانَ ) .

( عُنْصُرهِ ) بضم العين والصاد: مضاف إليه.

(يَا): حرف نداء، والمنادي محذوف هنا.

(طِیبَ) بكسر الطاء: مفعول لفعل محذوف، والتقدير: يا عقلاء انظروا طيب ...

( مُبْتَدَأً ) - وفي بعض النسخ ( مُفْتَتَح ) - : مضاف إليه .

( مِنْـهُ ) : جار ومجرور نعت ( مُبْـتَدَأٍ ) .

( وَمُ خُتَتَم ): معطوف على ( مُبْتَدَأً )، ونعته محذوف وتقديره منه.

# تفسير الكلمات

( أَبَانَ ) : أظهر .

( مَوْلِدُهُ ) : أي آيات زمان ولادته .

( عَنْ طِيبِ ) : الطيب هو الخلوص عما لا ينبغي في النسب .

( عُنْصُرِهِ ) : وهو أصله ، أي آباؤه الذين تناسل منهم .

( يَا طِيبَ ) : المراد به هنا التعجب ، حيث لا ينادى حقيقة إلا للعاقل أو الذي نُزل منزلته ، والعرب إذا استعظمت شيئاً نادته على سبيل التعجب . (مُبْتَدَأً مِنْهُ): الضمير عائد للنبي الله وإلى عنصره. (وَمُخْتَتَمِ): أي منه عليه الصلاة والسلام.

# المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

إن ما ظهر في زمن ولادته ومكانها من الأمور الخارقة للعادة من علامات النبوة ومعجزات الرسالة ، أظهر وكشف عن طيب ذلك العنصر النبوي الشريف ، وخلوص آبائه عما لا ينبغي من النسب .

كما دلت تلك الآيات الواضحات على أنه وقد تعلق ذلك العنصر الشريف والجسد المنيف من الكمالات النفسانية والسعادات الأزلية ما هو عجيب أن يتعجب العقلاء من كيفيته، ويتفكر الأذكياء من كميته، حتى يعلموا أنه سيكون من هذا المولود من الشأن، والحالات، والفضائل، والكمالات ما لا يحصى.

وحاصل الكلام ما قاله العلامة العدوي أنه الكلام ما قاله العلامة العدوي أنه الله قد شهدت فاتحته بخاتمته ، لهذا فقد قال الشاعر :

إنَّ الهـــلال إذا رأيــتَ نُمُــوَّه أيقنتَ أنْ سيصير بدراً كاملاً ومن آيات مولده الله ما نقل عن أمه أنها قالـت: ((لقد أخذني الطلق وإني لوحيدة في المنزل وعبد المطلب في طوافه يـوم الإثنين، فسمعتُ وَجْبَة () هالتني، ورأيت كأن جناح طير أبيض مسح

<sup>(</sup>١) بمعنى سقطة .

فؤادي ، فذهب رعبي وكل وجع أجده ، وكنت عطشة فإذا بشربة بيضاء فشربتها ، فأصابني نور عال ... » إلى آخر الحديث ( الم

ثم قال الناظم: يَوْمٌ تَفَرَّسَ فِيهِ الفُرْسُ أَنَّهُمُ قَدْ أُنْذِرُوا بِحُلُولِ البُوْسِ وَالنِّقَم



<sup>(</sup>١) الحديث طويل قد ذكره الإمام القسطلاني بطوله.

# ٠٦- يَوْمٌ تَفَرَّسَ فِيهِ الفُرْسُ أَنَّهُمُ مُ قَدْ أُنْدِرُوا بِحُلُولِ البُوْسِ وَالنِّقَمِ

### الإعراب الموجز

(يَوْمٌ): خبر مبتدأ محذوف تقديره: يوم ولادته الله يومٌ تفرّس.

( تَفَرَّسَ ) بفتح التاء والفاء والراء المشددة : فعل ماض .

(فِيهِ): جار ومجرور متعلق بـ (تَفَرَّسَ).

( الفُرْسُ ) بضم الفاء وسكون الراء : فاعل ( تَفَرَّسَ ) .

والجملة صفة (يَوْمٌ).

( أُنَّاهُمُ ) بفتح الهمزة : أنَّ واسمها .

( قَدُ ) : حرف تحقيق .

( أُنْذِرُوا ) بضم الهمزة وكسر الذال : فعل ماض ، والواو نائب الفاعل ، والجملة خبر ( أَنَّ ) .

و(أَنَّ) ومعمولاها في تأويل مصدر منصوب على المفعول في (تَفَرَّسَ).

(بِحُلُولِ): جار ومجرور متعلق بـ ( أُنْذِرُوا ) .

( البُؤْسِ ) بضم الباء وسكون الواو : مضاف إليه .

( وَالنِّهَم ) بكسر النون وفتح القاف : معطوف على ( البُّؤْسِ ) .

#### تفسير الكلمات

( يَوْمٌ ) : أي يـومَ ولادته ﷺ يـومٌ ، والمـراد بـاليوم : الوقـت لـيلاً أو نهاراً ، قصيراً أو طويلاً . أي زمان الولادة فقط ، وإن كان محتملاً فيما تقدم للحدث ، وللزمان ، وللمكان .

( تَفَرَّسَ ) : تَفَطَّنَ . والتفرس معرفة الشيء بالفِراسة بكسر الفاء ، وهي شدة قوةٍ تُدرك بها الأمور الخفية بالقرائن .

ومنه قوله را اتقوا فراسة المؤمن فإنه ينظر بنور الله > ١٠٠٠٠.

( **فِيـهِ** ): بمعنى منه .

(الفُرْسُ): هم أهل مملكة فارس، وكانوا مجوساً يعبدون النار بعد أن رُفع كتابهم حين بدّلوه وغيرّوه. وسُمّوا بذلك لأنهم كانوا لأبيهم بضعة عشر رجلاً كل منهم فارس وشجاع، فسُمّوا الفرس.

(أَنَّهُمُ قَدْ أُنْ ذِرُوا): أي أُعلموا، والإنذار هو التحذير من وقوع البلاء.

(بِحُلُولِ ) : بنزول .

(البُؤْس): هو الشدة المؤثرة في القلب، والهم والحزن.

( وَالنَّقَم ) : جمع نقمة ، وهي ضد النعمة .

## المعنى الكلي

يقول المصنف هنا:

لقد ظهر للفرس في زمان ولادته الأمارات التي أخبرهم بها علماؤهم قبل ذلك وكأنهم في ظهور أمر رسول الله أنه كائن.

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي ، وابن جرير ، والطبراني بإسناد حسن .

وأن ما أنذرهم به كهانهم من خراب مملكتهم ، وتشتت أمرهم ، وتفريق قبائلهم على يد صاحب هذا المولد ، وأيدي أصحابه القائمين بشريعته هو حالٌ بهم وواقع لا محالة .

ثم قال رحمه الله تعالى:

وَبَاتَ إِيوَانُ كِسررَى وَهو مُنْصَدِعٌ

كَشَمْلِ أَصْحَابِ كِسْرَى غَيْرَ مُلْتَئِم



# ٦١ - وَبَاتَ إِيوَانُ كِسْرَى وَهـ وَ مُنْصَـدِعُ

# كَشَـمْلِ أَصْحَابِ كِسْرَى غَـيْرَ مُلْتَـئِمِ

### الإعراب الموجز

( وَبَاتَ ) : فعل ماض تام .

(إِيوَانُ) بكسر الهمزة: فاعل (بَاتَ).

( كِسْرَى ) بفتح الكاف وكسرها وسكون السين : مضاف إليه .

( وَهُوَ مُنْصَدِعٌ ) : مبتدأ وخبر في موضع الحال من ( إيوانُ ) .

(كَشَمْلِ) بفتح الشين : جار ومجرور في موضع نصب على النعتية لمصدر محذوف ، والتقدير : انصداعاً مثل انصداع شملِ ، وهي مضاف .

( أَصْحَابِ ) : مضاف إليه ، ومضاف أيضاً .

( كِسْرَى ) : مضاف إليه ، ونقل هنا من الإضمار إلى الإظهار ليبان إهانة الاسم .

(غَيْرَ): منصوب على الحال من (كَشَمْل).

( مُلْتَئِم ) بضم الميم وفتح التاء: مضاف إليه .

# تفسير الكلمات

( وَبَاتَ ): بمعنى أمسى .

(إِيوَانُ): كديوان، وهو بناء يُبنى طولاً غير مسدود الوجه، يُعِـدُّه الملك لجلوسه فيه لتدبير أمور مملكته.

وقد كان سمك ذلك الإيوان مائة ذراع في مثلها ، وقد

مكث في بنائه نيفاً وعشرين سنة ، وكان يظن أنه لا يُهدم أبداً إلا عند نفخة الصعق . علماً بأن هارون الرشيد في خلافته أراد هدمه لَمّا بلغه أنَّ تحته مالاً عظيماً ، فعجز عنه وأبقاه على حاله . هذا ما قاله الشيخ الباجوري .

(كِسْرَى): هو لقب لكل ملك من ملوك الفرس، والمرادبه هنا أنوشر وان بن قباد بن فيروز.

( مُنْصَدِعُ ): منشق.

(كَشَمْلِ): الشمل من أسماء الأضداد يطلق على الاجتماع والافتراق، يقال: جمع الله شملك، أي ضمه عن التفرق. (غَيْرَ مُلْتَئِم): غير مجتمع.

### المعنى الكلي

قال المصنف رحمه الله:

إن من العلامات التي ظهرت في زمان ولادته الله على علو نائرة نور الحق ، وانطفاء نار الباطل ، وارتفاع شأن أهل العدل والإحسان ، واضمحلال أمر أهل الكفر والعصيان .

ومن هذه العلامات انصداع شرفات إيوان كسرى . فإنه قد روت الثقات من الرواة أن إيوان كسرى سقطت منه أربع عشرة شرفة في ليلة ولادته ولادته من غير سَبْق أمارة تدل على التهيؤ للانهدام ، وتَقَدُّم علامة يُتوقع منها وقوع ذلك الانفصام .

فوقوع ذلك الأمر مع إحكام البناء ورضّ تلك الأركان قد أوقع في قلوب الفرس الهول والأحزان ، وألقى في روعهم البؤس

والخذلان ، علماً منهم بأن هذا الحدث أمر عظيم الشأن دلّ على انتهاء ملكهم .

وبتعبير آخر عنى المصنف أن يوم ولادته الله يومٌ ظهر فيه للفرس أنهم أنذروا بنزول الشدة والعقوبات بهم ، حيث قارِنه ما ذكره المصنف من الإرهاصات المؤسسة لنبوته الله الموسة لنبوته الله المؤسسة لنبوته المؤسسة للمؤسسة للمؤ

ثم قال رحمه الله تعالى:

وَالنَّارُ خَامِدَةُ الأَنْفَاسِ مِنْ أَسَفٍ

عَلَيْهِ وَالنَّهُ رُ سَاهِي العَيْنِ مِنْ سَدَم



# ٦٢ - وَالنَّارُ خَامِدَةُ الأَنْفَاسِ مِنْ أَسَفٍ

# عَلَيْهِ وَالنَّهُ رُ سَاهِي العَيْنِ مِنْ سَدَمِ

### الإعراب الموجز

( وَالنَّارُ خَامِدَةُ ) : مبتدأ وخبر .

( الأَ نْفَاسِ ) : مضاف إليه .

( مِنْ أَسَفٍ ) بفتح الهمزة والسين جار ومجرور متعلق بـ ( خَامِدَةُ ) على أنه علة له .

(عَلَيْهِ): جار ومجرور متعلق بـ (أَسَفٍ)، والضمير للإيـوان أو الكفر الدال عليه المقام.

( وَالنَّهُرُ ) بفتح النون وسكون الهاء: مبتدأ .

(سَاهِي): مضاف.

(العَيْن): مضاف إليه.

( مِنْ سَدَم ) : جار ومجرور متعلق بـ ( سَاهِي ) على أنه علة له .

#### تفسير الكلمات

( وَالنَّارُ ) : أي نار الفرس التي كانوا يعبدونها من دون الله . وكان لها خدمة يوقدونها ، ولم تخمد قبل تلك الليلة بألف عام - وفي رواية بألفي عام - .

( خَامِدَةُ ) : منطفئة اللهب مع بقاء الجمر .

(الأَنْفَاسِ): جمع نَفَس بتحريك الفاء، وهو خروج هواء ودخول آخر لترويح القلب وإخراج ما احترق من الداخل لحرارته. وقد جرت عادة الله تبارك وتعالى باستيفاء حياة الحيوان بدخول هذا النَّفُس وخروجه.

( مِنْ أَسَفٍ ) : أي من أجل أسف ، والأسف شدة الحزن ، والتنوين فيه للتفخيم .

( وَالنَّهْرُ ): المقصود به نهر الفرات الذي كان به قُوامُهم ، وكان قد ضلّ الطريق ووقع في سماوة ، وهي بادية بين دمشق والعراق .

( سَاهِي العَيْنِ ): ساكن عن الجريان .

( مِنْ سَدَم ) : أي من ندم وحزن .

وفي البيت استعارتان:

أولاً: شبّه المصنف النار بحيوان ، وذكر المشبّه مع شيء من لوازم المشبّه به وهي الأنفاس.

ثانياً: شبّه النهر بما شبه به النار ، وذكر ما هو من لوازم المشبّه به أى العين .

### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى :

إن نار مجوس الفرس وماء نهرهم قد لحقهما من الحيرة والدهشة والاضطراب ما يلحق ذوي العقول عند الإحساس بحلول الحوادث، ونزول الكوارث.

فالنار قد خمد لهبها وسكن زفيرها من شدة ما لحقها من الأسف على زوال مُلك واقديها ، وحلول النقمة على مُسَعِّريها .

وماء الفرات قد ضلّ السبيل ولا يهتدي إلى مجراه ، ولا يفقه كيف مسراه ، علماً منه بما سيكون مما هو جدير بما تجري عليه دموع العين ، وتسيل مكان الماء الدماء عن الجفون .

ثم قال المصنف:

وَسَاءَ سَاوَةَ أَنْ غَاضَتْ بُحَيْرَ تُهَا

وَرُدَّ وَارِدُهَا بِالغَيْظِ حِينَ ظَمِي



# ٦٣ - وَسَاءَ سَاوَةَ أَنْ غَاضَتْ بُحَيْرَتُهَا

# وَرُدَّ وَارِدُهَا بِالغَيْظِ حِينَ ظَمِي

#### الإعراب الموجز

( وَسَاءَ ): فعل ماض.

(سَاوَةً) بفتح الواو: مفعول به على حذف مضاف ، أي أهل ساوة.

( أَنْ ) بفتح الهمزة وسكون النون : موصول حرفي مؤول مع صلته لمصدر مرفوع على الفاعلية بـ ( سَاءَ ) .

( غَاضَتْ ) بالغين والضاد المعجمتين : فعل ماض وتاؤه للتأنيث .

( بُحَيْرَتُهَا ) بضم الباء وفتح الحاء: فاعل ( غَاضَتْ ) ، والهاء ضمير يعود لـ ( سَاوَةَ ) .

( وَرُدَّ ) بضم الراء المهملة : فعل ماض مبنى لِا لم يُسَمَّ فاعله .

( وَاردُهَا ) : نائب فاعل .

( بِالغَيْظِ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( رُدَّ ) .

(حِينَ): ظرف زمان منصوب بـ (رُدَّ).

(ظَمِي) بفتح الظاء وكسر الميم وسكون الياء التي أُبدلت من الهمزة: فعل ماض، وفاعله ضمير مستتر فيه يعود إلى ( وَارِدُهَا ).

## تفسير الكلمات

( وَسَاءَ سَاوَةَ ) : بمعنى وأحزن أهل المدينة المدعوة ساوة ، وهي بلد تقع بين همدان والري .

( أَنْ غَاضَتْ بُحَيْرَتُها ): أي نقصت وجفت بحيث لم يبق فيها شيء ، حتى أن لهب النار نبع من قعرها كأنما طُبخت أرضها .

وكان طول هذه البركة ستة أميال وعرضها كذلك ، تسير فيها السفن في البلاد التي على ساحلها .

وقال البكري: كان طولها عشر أميال وعرضها ستة أميال. ( وَرُدَّ وَارِدُها ): كذا أحزنها أيضاً أن رجع واردها الذي يأتي إليها يستسقى من مائها.

( بالغَيْظِ ) : أي من الغيظ المصاحب للغضب .

(حِينَ ظَمِي): حين عطش.

# المعنى الكلي

يقول المصنف أن أهل بحيرة ساوة قد سيئت أحوالهم ، وانقطعت حبالهم ، إذ غاض ماء بحيرتهم التي كانوا يعيشون عليها .

فقد روي أنه كان لأهل ساوة بطيحة متسعة تتلاطم أمواجها تلاطم أمواج البحر الزاخر ، حيث التقت بها أنواع من الأنهار ، واحتفّت بها أجناس من الأشجار ، وأحاط بها من جميع جوانبها بِيع وكنائس كانت معابد ومجامع لأهل البغى والعناد .

فلما من الله تبارك وتعالى على أهل الرشاد من العباد بميلاد سيد الكائنات سيدنا محمد الله ، غاضت تلك البحيرة ، وبادت تلك البلاد ، ويبست تلك الأشجار . وذلك بما كسبت أيديم ، وما الله يريد ظلماً للعباد .

ثم قال المصنف:

كَاًنَّ بِالنَّادِ مَا بِالمَاءِ مِنْ بَلَلٍ
حُزْناً وَبِالمَاءِ مَا بِالنَّادِ مِنْ ضَرَمِ
حُزْناً وَبِالمَاءِ مَا بِالنَّادِ مِنْ ضَرَمِ

# ٦٤ - كَأَنَّ بِالنَّارِ مَا بِالمَاءِ مِنْ بَلَلٍ حُزْناً وَبِالمَاءِ مَا بِالنَّارِ مِنْ ضَرَمِ

### الإعراب الموجز

(كَأُنَّ): حرف مشبه بالفعل ينصب الاسم ويرفع الخبر.

( بِالنَّارِ ) : جار ومجرور متعلق بخبر ( كَأَنَّ ) المقدم .

( مَا ) : اسم موصول ، وهو اسم ( كَأَنَّ ) مؤخر .

( بالَماءِ ) : جار ومجرور صلة ( مَا ) متعلق بفعل محذوف .

( مِنْ بَلَلٍ ) بفتحتين : جار ومجرور بيان لـ ( مَـا ) الموصولة متعلق بحال محذوفة من عائد الصلة .

( حُزْناً ) بسكون الزاي : مفعول لأجله .

( وَبِالَمَاءِ ) : خبر ( كَأَنَّ ) المحذوفة ، مدلول عليها بـ ( كَأَنَّ ) المذكورة قبل .

( مَا ): اسمها .

( بِالنَّارِ ) : جار ومجرور صلتها .

والأف واللام في ( النَّارِ ) و ( المَاءِ ) للعهد الذكري ، أي النار المعبودة وماء البحيرة .

( مِنْ ضَرَمِ ) : جار ومجرور بيان لـ ( مَا ) الموصولة الثانية ، والمفعول لأجله محذوف لدلالة ما قبله عليه .

#### تفسير الكلمات

(كَأَنَّ ): من أدوات التشبيه .

( **بِالنَّارِ** ) : أي نار فارس .

(بالكاء): أي ماء بحيرة ساوة.

( مِنْ بَلَل ) : من نداوة .

( خُزْناً ) : أي للحزن ، وهو ضد السرور .

( وَبِالَمَاءِ ): أي كأن بالماء المتقدم ذكره .

( مَا بِالنَّارِ مِنْ ضَرَم ) : لحزنه ، والضرم هو الالتهاب .

# المعنى الكلي

كأن الذي بالماء من برودة ومن بلل حاصل في نار فارس عند الولادة ؛ لأنها قد ذهب طبعها وانتقل إليها طبع الماء . وكأن الذي بالنار من الحرارة قد انتقل وحصل في الماء وصار له ، حتى ذهب طبعه من البرودة والإرواء والجريان ، وانتقل إلى طبع النار حتى ذهب وجف واحترق .

ولا تستغرب أيها القارئ الكريم فإنه قد كثر مثل هذا الاستعمال في لغة العرب ، حتى إنهم ليقولون : احترق النيل أي ماء النيل وانتقص على خلاف العادة .

ثم قال الناظم رحمه الله:

وَالْجِنُّ تَهْتِفُ وَالْأَنْوَارُ سَاطِعَةٌ

وَالْحَقُّ يَظْهَرُ مِن مَعْنَىً وَمِنْ كَلِمِ



# ٦٥ - وَالْجِنُّ تَهْتِفُ وَالأَنْوَارُ سَاطِعَةٌ وَالْجَنُّ تَهْتِفُ وَالأَنْوَارُ سَاطِعَةٌ وَمِنْ كَلِمِ وَالْجَنَّ يَظْهَرُ مِن مَعْنَى وَمِنْ كَلِمِ

### الإعراب الموجز

( وَالْجِنُّ تَـهْتِفُ ) : مبتدأ أول وخبره .

( وَالاَّ نُوَارُ سَاطِعَةٌ ) : مبتدأ ثان وخبره .

( وَالْحَقُّ يَظْهَرُ ) : مبتدأ ثالث وخبره .

( مِنْ مَعْنَىً ) ، ( وَمِنْ كَلِمِ ) : جار ومجرور متعلقان بـ ( يَظْهَرُ ) .

# تفسير الكلمات

( وَالْجِنُّ ) : هم أولاد إبليس كما أن البشر أولاد آدم .

وقيل: إن الجن أو لاد الجان ، فإبليس أبو الشياطين ، والجان أبو الجن . والقول الأول أرجح وأقوى .

( وَالأَنْوَارُ ) : جمع نور ، وهي نقيض الظلمة .

والمقصود منها هنا الأنوار التي خرجت معه عند ولادته.

( سَاطِعَةٌ ): بمعنى مرتفعة .

( وَالْحَقُّ ) : أي صدق النبوة .

( يَظْهَرُ مِنْ مَعْني ً ) : أي ينكشف كالأنوار .

( وَمِنْ كَلِمِ ) : كهتف الجن .

ولا يخفى ما في العبارة من لف ونشر مشوش.

#### المعنى الكلي

والمعنى هنا أن من علامات استعلاء دائرة نوره القويم، وأمارات استيلاء دائرة طريقه المستقيم، وتباشير علو شأن هذا النبي الكريم الذي أُرسل رحمة للعالمين، ومن مبشرات الرؤوف الرحيم: ارتفاع أصوات الجن في كل مكان في الإنباء عن ظهور صاحب النبوة سيدنا محمد الهمان، وارتفاع بنيان الإيمان، وانخفاض ما ارتفع من الشرك والطغيان، وسطوع أنوار الملة الغراء، وطلوع كوكب السنة الشهباء، وظهور بدر الحق المبين من مطالع سور الكلم، ومكامن أسرار معاني أمور الدين.

حيث كانت الأنوار عند ولادته الله ساطعة لما جاء في الحديث عن أمه أنها قالت: «لما ولدته خرج مني نور أضاء له قصور الشام. فولدته نظيفاً، ولدته كما يولد السخل ما به قذر، ووقع إلى الأرض وهو جالس على الأرض بيده » (').

وإلى ذلك يشير عمه العباس بقوله:

وأنتَ لَـما وُلِدْتَ أشرقتِ الأرضُ وضاءتْ بنوركَ الآفاقُ فنحن في ذلك الضياءِ وفي النو روسُبْل الرشاد نخترقُ وبتعبير آخريقول المصنف:

كان في مولده أمور تخالف العادة ، منها: صياح الجن مما حصل لهم من الخوف والرعب ، وكانوا يتكلمون مع أوليائهم فيها داهمهم من ذلك مع ظهور أنواره السريف في الآفاق .

<sup>(</sup>١) رواه ابن سعد في طبقاته .

ثم قدر المصنف أن شخصاً يسأله: إذا كان الحق يظهر من معنى ومن كلم، فما بال الكفار جحدوا نبوته الله ؟ فأجابه قائلاً:

عَمُوا وَصَمُّوا فَإِعْلاَنُ البَشَائِرِ لَمْ تُسْمَعْ وَبَارِقَةُ الإنْذَارِ لَمْ تُشَمِ



# ٦٦ - عَمُوا وَصَمُّوا فَإِعْلاَنُ البَشَائِرِ لَمْ تُسْمَعْ وَبَارِقَةُ الإنْدَارِ لَمْ تُشَمِمِ ثَمْرِينَ الْمَائِدَارِ لَمْ تُشَمِيمِ

### الإعراب الموجز

(عَمُوا) بفتح العين : فعل ماض وفاعل، والضمير يعود للفرس .

( وَصَمُّوا ) بفتح الصاد: فعل ماض وفاعل ، والجملة معطوفة على ما قبلها.

(فَإِعْلاَنُ) بكسر الهمزة: مبتدأ.

(البَشَائِرِ): مضاف إليه.

(كَمْ تُسْمَعْ) بالبناء للمفعول: جازم ومجزوم، واكتسب التأنيث من المضاف إليه. والجملة خبر المبتدأ.

( وَبَارِقَةً ) : مبتدأ .

( الإِنْذَارِ ) بكسر الهمزة : مضاف إليه .

( لَـمْ تُشَم ) بضم التاء : جازم ومجزوم ، والجملة خبر المبتدأ .

# تفسير الكلمات

( عَمُوا ) : العمى ذهاب البصر، وقيل : عدم البصر عما من شأنه أن يكون بصيراً .

( وَصَمُّوا ): الصمم ذهاب القوة السمعية عما من شأنه أن يكون سمعاً.

( فَإِعْلاَنُ ) : الإعلان هو الإظهار .

(البَشَائِرِ): جمع بشارة ، وهي الإخبار بوقوع أمر سار .

(كَمْ تُسْمَعُ): لم تُسمع سماع قبول.

( وَبَارِقَةُ ) : والمعة ، مأخوذة من بَرِقَ إذا لمع .

( الإنْـذَارِ ): أي به على الله

(كُمْ تُشَم): لم تُنظر.

## المعنى الكلي

عنى المصنف هنا أن أهل فارس عموا فلم يبصروا بارقة الإنذار ، وصموا فلم يسمعوا إعلان البشائر من بعد إخبار الكهان لهم بأن دينهم المائل عن الحق لا يدوم .

فإن بعضاً ممن بُشر بقدوم النبي الذي أرسل رحمة للعالمين، وشاهداً لعلامة الدلالة على ظهور الحق المبين، لم تطرق صماخيه طارقة النبأ العظيم، ولم يشم ناظراه بارقة ذلك النور المتألق في ظلمة الليل البهيم. وما ذلك إلا لأنهم لهم أعين لا يبصرون بها، وآذان لا يسمعون بها. فإنهم كالأنعام، وإنها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور.

ثم قال رحمه الله تعالى:

مِنْ بَعْدِ مَا أَخْبَرَ الأَقْوَامَ كَاهِنُهُمْ المُعْوَجَ لَمْ يَقُصِمِ الْعُورَةَ لَمْ يَقُصِمِ



# ٦٧ - مِنْ بَعْدِ مَا أَخْبَرَ الأَقْوَامَ كَاهِنُهُمْ المُعْدِ مَا أَخْبَرَ الأَقْوَامَ كَاهِنُهُمُ المُعْدوَجَ لَمْ يَقُدمِ

#### الإعراب الموجز

( مِنْ بَعْدِ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( صَـمُّوا ) في البيت السابق ، وهو مطلوب أيضاً لـ ( عَمُوا ) من جهة المعنى على سبيل التنازع .

( مَا ) : موصول حرفي يُسْبَكُ مع صلته بمصدر مجرور بإضافة ( بَعْد ) إليه .

( أُخْبَرَ ) : فعل ماض .

( الأَقْوَامَ ) : مفعول به مقدم .

(كَاهِنُهُمْ): فاعل مؤخر.

( بِأَنَّ ) بفتح الهمزة : متعلق بـ ( أُخْبَرَ ) .

( دِينَـهُمُ ) : اسم ( أَنَّ ) .

( الْمُعْوَجَّ ) بضم الميم وسكون العين : نعت ( دِينَهُمُ ) .

( لَمْ يَقُمِ ) بفتح الياء وضم القاف : جازم ومجنزوم ، والجملة خبر ( أَنَّ ) .

#### تفسير الكلمات

( مِنْ بَعْدِ ) : أي وكان عماهم عما شاهدوا من الآيات ، وصممهم عما سمعوا منها من بعد ...

( مَا أَخْبَرَ الأَقْوَامَ ) : جمع قوم ، والمراد أي مِن بعد ما علم العُمْي الصُّم حقيقة الحال من كهانهم .

(كَاهِنُهُمْ): الكاهن هو الذي كانوا يصدقونه ويتبعونه. وجمع الكاهن كهان، وهم علماؤهم الذين كانوا يخبرونهم بالغيب حسبما يخبرهم بذلك أصحابهم من الجن الذين كانوا يسترقون السمع، لكنهم يزيدون على الكلمة الصادقة مائة كذبة.

( بِأَنَّ دِينَهُمُ المُعْوَجَّ ) : أي بأن عقائدهم المائلة عن الحق . ( لَمْ يَـقُم ) : لم يدم ، مأخوذ من قام الأمر إذا دام .

## المعنى الكلي

عنى المصنف في هذا البيت أن القوم الذين طُبِعَ على قلوبهم وخُتِمَ على سمعهم وأبصارهم ، لم ينفع فيهم ما ظهر من الآيات البينات ، ولم ينتفعوا بما سطع من الأنوار والحجج القاطعات ، ولم يصغوا إلى ما قرع سمعهم من الزواجر والمواعظ ، مع أن شياطينهم الملعونين وكهنتهم الضالين قد أنبؤوهم بأن طريقتهم التي أصبحت عوجاء بسبب تبديلهم وتغييرهم أخذت في الاضمحلال والذهاب ، وأن صاحب الشريعة الشهباء والسنة الغراء قد سطعت أنوار تباشير طلائع دولته ، وطلعت كواكب السعد من سماء ملته .

ثم قال رحمه الله:

وَبَعْدُ مَا عَايَنُوا فِي الأُفْتِ مِنْ شُهُبٍ

مُنْ قَضَّةٍ وَفْقَ مَا فِي الأَرْضِ مِنْ صَنَمِ



# ٦٨ - وَبَعْدَ مَا عَايَنُوا فِي الأُفْتِ مِنْ شُهِبِ مُنْ قَضَّةٍ وَفْقَ مَا فِي الأَرْضِ مِنْ صَنَمِ

### الإعراب الموجز

( وَبَعْدَ ) : يجوز فيه النصب بالعطف على محل ( مِنْ بَعْدِ مَا أَخْبَرَ الْأَقْوَامَ ) في البيت السابق ، ويجوز فيه الجر بالعطف على لفظه ، والرواية وردت بالنصب دون الجر .

(مَا): موصولة بمعنى الذي.

( عَايَـنُوا ) : صلتها ، وعائدها محذوف والتقدير عاينوه .

( فِي الأُفْق ) بضم الهمزة وسكون الفاء: جار ومجرور متعلق بر ( عَايَنُوا ) .

( مِنْ شُهُب ) بضم الشين والهاء : جار ومجرور بيان لــ ( مَا ) .

(مُنْقَضَّةٍ) بضم الميم وسكون النون وتشديد الضاد: نعت (شُهُب).

( وَفْقَ ) بفتح الواو وسكون الفاء: منصوب بنزع الخافض ، أي على وفق .

(مَا): موصول اسمى.

(فِي الأَرْضِ): جار ومجرور صلتها .

( مِنْ صَنَمِ ) بفتح الصاد والنون : جار ومجرور بيان لـ ( مَـا ) ، أي من جنس الصنم الصادق بالكثير .

# تفسير الكلمات

( وَبَعْدَ مَا ) : أي بعد الذي .

( عَايَـنُوا ) : أي عاينوه ، بمعنى شاهدوه وأبصروه .

(فِي الأُفْق): المراد بالأفق هنا السماء، لا حقيقته التي هي أطراف السماء.

( مِنْ شُهُب ) : جمع شهاب ، وهو شعلة من نار ساطعة .

( مُنْقَضَّةٍ): أي ساقطة من السماء على الشياطين الذين كانوا يسترقون السمع ليلة ولادته الله ولم يكن للكفار عهد بمثل ذلك ، وإن كان لهم عهد به في الجملة.

( وَفْقَ مَا فِي الأَرْضِ ): أي مثل ما في الأرض في الانقضاض ؟ لأن أصنام الدنيا أصبحت منكوسة تلك الليلة .

( مِنْ صَنَمِ ) : الصنم هو الوثن ما كان غير مصور . وقيل: الصنم ما كان من حجر، والوثن ما كان من غيره كنحاس .

# المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

إن المشركين عموا فلم يؤمنوا به الله من بعد ما أخبرهم كهانهم بما ذكرنا سابقاً ، ومن بعد ما عاينوا في الأفق من الشهب التي لم يشاهدوها من قبل ذلك .

وأشار المصنف بذلك إلى قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّا لَمَسْنَا ٱلسَّمَاءَ فَوَجَدْنَهَا مُلِئَتَ حَرَسًا شَدِيدًا وَشُهُبًا ۞ وَأَنَّا كُنَّا نَقَعُدُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسَّمْعِ فَجَدْنَهَا مُلِئتَ حَرَسًا شَدِيدًا وَشُهُبًا ۞ وَأَنَّا كُنَّا نَقَعُدُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسَّمْعِ فَمَن يَسْتَمِعِ ٱلْأَنْ يَجِدُ لَهُ رشِهَابًا رَّصَدًا ۞ [لِلنِنَّ].

وذلك أن الشياطين كانوا قبل مبعث النبي اللائكة . فلما بُعث الدنيا ، ويسترقون ما يُذكر فيها من قِبَلِ الملائكة . فلما بُعث

النبي السماء بالشهب، فعاينوا شيئاً لم يعاينوه من قبل. وقال بعض العلماء: إن الرجم كان قبل مبعث النبي، ولكن لم يكن كثيراً كما هو اليوم في شدة الحراسة.

واختلف العلماء: هل حدث رجم الشياطين بمولده عليه الصلاة والسلام؟

ولقد حكى الزمخشري في تفسير سورة الجن عن ابن عباس رضي الله تعالى عنهما: أن الشياطين كانوا لا يحتجبون عن السماوات، فلما وُلد عيسى الكلا حُجبوا عن ثلاث سماوات، فلما وُلد سيدنا محمد من حُجبوا من السماوات كلها، فمنعوا من فلما وُلد سيدنا محمد من حُجبوا من السماوات كلها، فمنعوا من سائرها بسقوط الشهب عليهم بكثرة. لكن كانوا مع هذا كله يقعدون في مقاعد قريبة من السماء بحيث يسمعون صريف أقلام الملائكة التي تكتب ما يقع في العالم، فلما بعث منعوا من ذلك بالشهب أيضاً كما قال تعالى حكاية عنهم: ﴿ وَأَنّا كُنّا نَقَعُدُ مِنْهَا بِالشّهِبِ أَيضاً كما قال تعالى حكاية عنهم: ﴿ وَأَنّا كُنّا نَقَعُدُ مِنْهَا مَقَعِدَ لِلسّمَعِ فَمَن يَسْتَمِعِ ٱلْأَن يَجِدُ لَهُ شِهَا بَا رَصَدَا ﴾ [للّذِن: ٩].

ثم قال صاحب التصنيف:

حَتَّى غَدَا عَنْ طَرِيقِ الوَحْيِ مُنْهَزِمٌ

مِنَ الشَّيَاطِينِ يَقْفُو إِثْرَ مُنْهَزِم



# ٦٩ - حَتَّى غَدَا عَنْ طَرِيقِ الوَحْيِ مُنْهَ رِمٌ مَنْهَ وَ إِنْ مَنْهُ وَالْمَوْمِ وَالْمَعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمَعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمَ وَالْمُؤْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمِعْمُ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمِعِي وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمِعْمِ وَالْمُعْمِ وَالْمُعِلَّ

## الإعراب الموجز

(حَتَّى): حرف غاية للابتداء.

( غَدًا ) : فعل ماض .

( عَنْ طَرِيق ) : جار ومجرور متعلق بــ ( غَدَا ) .

(الوَحْي): مضاف إليه.

( مُنْهَزِمٌ ) بضم الميم وسكون النون وكسر الزاي : فاعل ( غَدَا ) .

( مِنَ الشَّيَاطِينِ ) : جار ومجرور نعت ( مُنْهَزِمٌ ) .

( يَقْفُو ) : فعل مضارع ، وفاعله مستتر فيه يعود إلى ( مُنْهَزِمٌ ) . والحملة نعت ثان له .

(إِثْرَ) بكسر الهمزة وسكون الثاء: متعلق بـ (يَقْفُو)، وهي مضاف.

( مُنْهَزِمِ): مضاف إليه.

#### تفسير الكلمات

(حَتَّى): بمعنى إلى .

( غَدَا ) : صار ، ولنا أن نقول : الغُدْوَة مقابل الرَّوْحة .

( عَنْ طَرِيقِ الوَحْيِ ) : المقصود به السماء ، والوحي هو الكلام الخفي .

(مُنْهَزمٌ): هارب.

( مِنَ الشَّيَاطِينِ ) : بيان لـ ( مُنْهَزِمٌ ) مَشُوب بتبعيض . ( يَقْفُو إِثْرَ مُنْهَزِم ) : أي يتبع إثر هارب آخر .

# المعنى الكلي

يقول المصنف:

ولم تزل الشهب تنقض على الشياطين التي كانت تسترق السمع من قبل المولد الشريف ، حتى صار كل من الشياطين منهزماً تابعاً انهزامه إثر منهزم آخر من الشياطين .

ثم قال:

كَأَنَّهُمْ هَرَباً أَبْطَالُ أَبْرَهَةٍ

أَوْ عَسْكَرٌ بِالحَصى مِنْ رَاحَتَيْهِ رُمِي



# ٠٧- كَأَنَّهُمْ هَرَباً أَبْطَالُ أَبْرَهَةٍ أَوْ عَسْكَرٌ بالحَصَى مِنْ راحَتَيْهِ رُمِي

### الإعراب الموجز

(كَأَنَّهُمْ): حرف تشبيه ونصب ينصب الاسم ويرفع الخبر، والضمر اسمها.

( هَرَباً ) : حال ، والعامل فيها ما في ( كَأَنَّ ) من معنى التشبيه ، وذو الحال اسم ( كَأَنَّ ) .

( أَبُطاَلُ ) : خبرها ، وهي مضاف .

( أَبْرُهَةٍ ) بفتح الهمزة وسكون الباء : مضاف إليه ، وصُرف هنا للضر ورة الشعرية .

( أَوْ عَسْكَرٌ ) : معطوف على ( أَبـ طَالُ ) ، ويجوز عطف كذلك على ( أَبـ رَهَةٍ ) .

( بِالْحَصَى ) : جار ومجرور متعلق بـ ( رُمِي ) .

( مِنْ رَاحَتَيْهِ رُمِي ) : بالبناء للمفعول ، معطوف في المعنى على خبر ( كَأَنَّ ) .

وتقدير البيت: كأن الشياطين في حال كونهم هاربين أبطال أبرهة، أو كأنهم عسكر رُمِيَ بالحصى من راحتي النبي الله .

### تفسير الكلمات

(كَأَنَّهُمْ): أي الشياطين.

( هَـرَباً ): في حال هروبهم من الشهب .

( أَبْطاَلُ ) : أي شجعان . وسُمي البطل بطلاً لأن الشجعان تبطل هممهم وشجاعتهم عند ملاقاته .

والمراد بالأبطال هنا الأبطال الشجعان من فرسان أبرهة الذين جاءوا لهدم الكعبة .

( أَبْرَهَةٍ ) : هو صاحب الفيل ، ومعناه بلسان الحبشة الأبيض الوجه .

وذلك أن ملك اليمن بنى فيها كنيسة ليصرف إليها الحجاج، فأحدث فيها رجل من بني كنانة ولطّخ صدرها بالعَذِرة، فلما علم أبرهة بذلك أقسم لَيهدمن الكعبة، فجاء بالجيش العظيم والفيلة الكثيرة متجها إلى مكة. وحين تهيئوا للدخول وهدم الكعبة غُشي عليهم وولوا هاربين، ورُموا بحجارة من سجيل كما أخبرنا ربنا تبارك وتعالى في القرآن الكريم في سورة الفيل. فتفرقت عليهم وترادفت فلا تخطئ واحداً منهم، وصرخ القوم وصار بعضهم في بعض يتساقطون بكل طريق ويهلكون. وكان الحجر لا يصيب شيئاً إلا هشمه، وما وقع على رأسه رجل إلا خرج من الجانب الآخر، وإن وقع على رأسه خرج من دبره. وقال بعضهم: كان إذا غاص في دماغ قطع أمعاءه، نعوذ بالله تعالى من مقته وعذابه.

( أَوْ عَسْكُرٌ ) : العسكر هو الجيش العظيم .

( بِالْحَصَى ) : جمع حصاة ، وهي حجارة صغار صلبة .

(رُمِي): تنبيهاً على أن ذلك الرمي وإن باشرته كفاه الشريفتان الله تعالى .

قال تبارك اسمه في كتابه العزيز : ﴿ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِينَ

# المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

كأن الشياطين الذين رُموا بالشهب في شدة هربهم أمثال أبرهة في حال كونهم هاربين هرباً شديداً.

وفي رواية أخرى عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «رفع رسول الله على يده يوم بدر فقال: يا رب إن تهلك هذه العصابة فلن تعبد في الأرض أبداً، فقال له جبريل: خذ قبضة من التراب فرمى بها في وجوههم، فما من المسركين أحد إلا أصاب عينيه ومنخريه وفمه تراب من تلك القبضة،

فولوا مدبرين )) (١) .

وقال قتادة رحمه الله : أخبر ابن وهب عن ابن زيد قال : ((هذا يوم بدر أخذ رسول الله في الله على الله على الله على الله في ميمنة القوم ، وحصاة بين أظهرهم ، وقال : القوم ، وحصاة في ميسرة القوم ، وحصاة بين أظهرهم ، وقال : شاهت الوجوه ، فانهزموا . وذلك قول الله على : ﴿ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَ ٱللهَ رَمَى ﴾ [المثالة : ١٧] ) " .

والتفسير: أي وما أَوْصَلْتَ الحصى إلى أعينهم بعد أن رَمَيْتَـه من يدك يا محمد، ولكن الله أوصله إليهم.

ثم قال المصنف: نَبْذاً بِهِ بَعْدَ تَسْبِيحٍ بِبَطْنِهِمَا نَبْذاً الْسَبِّحِ مِنْ أَحْشَاءِ مُلْتَقِمِ



<sup>(</sup>١) ، (٢) ، (٣) : هذه الروايات ذكرها الطبرى في تفسيره .

# ٧١- نَبْذاً بِهِ بَعْدَ تَسْبِيحٍ بِبَطْنِهِمَا نَبْذَ الْسَبِّحِ مِنْ أَحْشَاءِ مُلْتَقِمِ

### الإعراب الموجز

(نَبْذاً): مفعول مطلق والناصب له (رُمِي)؛ لأنه يلاقيه في المعنى ، حيث المعنى هو النبذ على حد وقعتُ جُلُساً.

(بِـهِ)، (بَعْدَ): متعلقان بـ (رُمِي).

(تَسْبيح): مضاف إليه.

(بِبَطْنِهِمَا): نعت (تَسْبيح).

(نَبْذَ): مفعول مطلق.

(المُسَبِّح) بضم الميم وكسر الباء المشددة: مضاف إليه.

( مِنْ أَحْشَاءِ ) : جار ومجرور حال من ( الـمُسَبِّح ) .

( مُلْتَقِم ) بضم الميم وسكون اللام وكسر القاف: مضاف إليه.

# تفسير الكلمات

(نَبْذاً): بمعنى رمياً.

(بِـهِ): أي بالحصى.

( بَعْدَ تَسْبِيحِ بِبَطْنِهِمَا ) : أي بعد تسبيح الحصى لله عَلَى في كف ه الله عن النقائص .

( نَبْذَ الْمُسَبِّحِ ) : أي كنبذ المسبح ، والمقصود به هنا سيدنا يونس عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة والتسليم .

( مِنْ أَحْشَاءِ ) : جمع حشى ، وهو ما حوته الضلوع من الحيوان .

( مُلْتَقِم ): المراد به الحوت الذي التقم سيدنا يونس عليه السلام ، حيث قال الله تعالى: ﴿ فَٱلْتَقَمَهُ ٱلْحُوتُ وَهُو مُلِيمُ ﴿ فَلَوْلَا أَنَهُ وَ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَبِّحِينَ ﴿ فَاللَّهِ فَى بَطْنِهِ ۗ إِلْكَافَةِ إِلَى يَوْمٍ يُبْعَثُونَ ﴿ فَنَبَذَنَهُ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَبِّحِينَ ﴿ لَيَ فَابِتُلْعِ الْحُوت سيدنا بِالْعَرَاءِ وَهُوسَقِيمٌ ﴿ فَ السّفينة ، حيث سار في البحر يونس عندما ألقي من السفينة ، حيث سار في البحر وركبه بدون إذن من الله تبارك وتعالى . فلولا أنه كان من الله تبارك وتعالى . فلولا أنه كان من الله كثيراً في بطن الحوت لصار له قبراً إلى يوم القيامة .

قال تعالى: ﴿ فَنَادَىٰ فِي ٱلظُّلُمَتِ أَن لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنتَ سُبَحَنكَ إِلِي اللهِ اللهِ عَلى اللهِ على وجه الأرض بالساحل بعد فترة اختلف فيها وهو عليل ، وبقي على الشاطئ بعد أن أنبت له الله على شجرة من يقطين ، وسخر له غزالة ترضعه من لبنها حتى قوي عوده وعاد إلى نشاطه ، وأرسله الله بذلك إلى قومه .

وفي كلام المصنف من المحسنات البديعية ما هو واضح ؛ لأنه بعد أن تكلم على انقضاض الشهب على الشياطين ، وتشبيههم في حال هربهم بأبطال أبرهة ، أو عسكر رُمِيَ بالحصى من راحتيه الشريفتين ، استتبع الكلام على تسبيح الحصى بكفيه.

وحقيقة الاستتباع أن يضمن كلامٌ سيق لمعنىً معنىً آخر . وقد شبّه المصنف هنا نبذ النبي الله بنبذ الحوت الحوت ، كما شبّه تسبيح الحصى بتسبيح يونس الكيلا .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى هنا:

لقد طرح رسول الله الله المحسى بعد ما سبح في كفيه طرحاً في وجوههم مثل طرح يونس بعد ما سبح في بطن الحوت.

وحديث تسبيح الحصى في كفيه وي عن أنس حيث قال: «تناول النبي من الأرض سبع حصيات فسبّحن في يده، ثم ناولهن أبا بكر فسبحن في يده، ثم ناولهن النبيُّ عمر فسبحن في يده كما سبحن في يده كما سبحن في يده كما سبحن في يده كما سبحن في يد عمر» (٠٠).

وفي العبارة ردعلى من اعترض على المصنف بأنه لم يشت أن الحصى الذي رمى به النبي يوم بدر أو يوم حنين سبح في كفه قبل أن يرمى به .

والحاصل أن المصنف قصد الإخبار بخرق العادة في كون حصى الكفين أصاب الجمع العظيم .

ثم قال رحمه الله:

جَاءَتْ لِدَعْوَتِهِ الأَشْجَارُ سَاجِدَةً

تَمْشِي إِلَيْهِ عَلَى سَاقٍ بِالأَقَدَمِ



<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في الأوسط وابن سعد بإسناد حسن ، كما روى البزار نحوه عن أبي ذر.

### ٧٢ - جَاءَتْ لِدَعْوَتِهِ الأَشْ جَارُ سَاجِدَةً

## تَمْشِعِ إِلَيْهِ عَلَى سَاقٍ بِلاَ قَدَمِ

#### الإعراب الموجز

( جَاءَتْ ) : فعل ماض ، والتاء علامة التأنيث .

(لِلَـعُوتِـهِ): جار ومجرور متعلق بـ (جَاءَتْ).

( الأَشْجَارُ ) : فاعل ( جَاءَتْ ) .

( سَاجِدَةً ): حال من ( الأَشْجَارُ ) .

( تَمْشِي ): فعل مضارع ، وفاعله ضمير مستتر فيه جوازاً تقديره هي. والجملة حال ثان من ( الأَشْجَارُ ) ، أو من فاعل ( سَاجِدَةً ) المستتر فيه . فهي على الأول من الأحوال

المترادفة ، وعلى الثاني من الأحوال المتداخلة .

( إِلَيْهِ ) ، ( عَلَى سَاقٍ ) : جار ومجرور متعلقان بـ ( تَــمْشِــي ) .

( بِلاَ قَدَمِ ) بكسر الباء وفتح القاف : في موضع النعت لـ ( سَاقٍ ) ، أو متعلق بـ ( تَـمْشِـي ) .

#### تفسير الكلمات

( جَاءَتْ ) : أتت .

( الأَشْجَارُ ) : جمع شجرة ، وهي ما له ساق من النبات . والألف واللام فيها للجنس .

( عَلَى سَاقِ ) : الساق ما تحت الفروع من الشجرة .

( بِلاَ قَدَمِ ) : القدم هو طرف الرجل ، والمراد هنا أي لا قدم يعينها على المشي .

#### المعنى الكلي

إن المصنف أشار بهذا البيت إلى الحديث الذي رُوي عن جابر ابن عبدالله قال: ((سرنا مع رسول الله حتى نزلنا وادياً أفيح، فذهب رسول الله يقضي حاجته فاتبعته بإداوة من ماء، فنظر رسول الله فلم ير شيئاً يستتر به، فإذا شجرتان بشاطئ الوادي. فانطلق رسول الله إلى إحداهما، فأخذ بغصن من أغصانها فقال: انقادي عليّ بإذن الله، فانقادت معه كالبعير المخشوش الذي يصانع قائده، حتى أتى الشجرة الأخرى فأخذ بغصن من أغصانها فقال: انقادي عليّ بإذن الله، فانقادت معه كذلك، حتى إذا كان بالمنصف مما بينهما لأمّ بينهما - يعني جمعهما - فقال: التئما عليّ بإذن الله، فالتأمتا. قال جابر: فخرجت مخافة أن يحس رسول الله بقربي فيبتعد، فجلست أحدث نفسي - فحانت مني لفتة، فإذا أنا برسول الله مقبلاً، وإذا الشجرتان قد افترقتا، فقامت كل واحدة منهما على ساق، فرأيت رسول الله وقف وقفة فقال برأسه هكذا - وأشار برأسه يميناً وشمالاً - )، (').

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في صحيحه في حديث طويل ، والطبراني في الأوسط والكبير عن ابن مسعود ، والبزار بنحوه . كما أخرجه الدارمي وعبد بن حميد .

كما أشار إلى الحديث الذي رواه بريدة قال: ((جاء أعرابي إلى رسول الله فقال: يا رسول الله، إني قد أسلمت فأرني شيئاً أزد به يقيناً. قال: ما الذي تريده ؟ قال: ادع تلك الشجرة فلتأتك، قال: اذهب فادعها. قال: فأتاها الأعرابي فقال: أجيبي رسول الله، فمالت على جانب من جوانبها فقطّعت عروقها، ثم مالت على الجانب الآخر فقطّعت عروقها، ثم أقبلت عن عروقها وفروعها مغبرة فقالت: عليك السلام يا رسول الله. قال: فقال الأعرابي: محسبي حسبي يا رسول الله، فقال لها: ارجعي، فرجعت فحامت على عروقها وفروعها كما كانت، فقال الأعرابي: ائذن لي أن أقبل رأسك ورجلك، فأذن له. ثم قال: يا رسول الله ائذن لي أن أسجد رأسك ورجلك، فأذن له. ثم قال: يا رسول الله ائذن لي أن أسجد للأحد لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها ؛ لعظم حقه عليها » (").

ولقد اتضح لدينا كيف أتت لدعوته الأشجار حال كونها خاضعة حين دعاها لتأتيه لحاجته بها ، أو دعائه إياها للإيمان به حال كونها تمشي على ساق بلا قدم .

ثم أكد المصنف اعتدال مشيتها وسلوكها بقوله:

كَأَنَّمَا سَطَرَتْ سَطْراً لَمَا كَتَبَتْ

فُرُوعُهَا مِنْ بَدِيعِ الخَطِّ بِاللَّقَمِ

<sup>(</sup>١) رواه أبو بكر المقري في تقبيـل اليـدج١ ص٦٤ . وروى نحـوه البـزار بسـند آخـر ، وأبو بكر الروياني في مسنده ج١ ص٧٨ .

### ٧٣ - كَأَناهُما سَطَرَتْ سَطْراً لِمَا كَتَبَتْ

# فُرُوعُهَا مِنْ بَدِيعِ الخَطِّ بِاللَّهَمِ

#### الإعراب الموجز

(كَأَنَّمَا): حرف تشبيه مهمل.

( سَطَرَتْ ) بفتح السين والطاء: فعل ماض ، والتاء للتأنيث ، وفاعله مستتر فيه جوازاً يعود على ( الأَشْجَارُ ) في البيت السابق.

(سَطْراً): مفعول به .

(لِـمَـا): جار ومجرور متعلق بــ (سَـطَرَتْ)، و(مَـا) موصـول اسمى .

(كَتَبَتُ ) : فعل ماض ، والتاء للتأنيث .

( فُرُوعُها ): فاعل لـ (كَتَبَتْ ).

والجملة صلة ( مَا ) ، والعائد محذوف أي كتبته .

( مِنْ بَدِيع ) : جار ومجرور بيان لــ ( مَا ) متعلق بــ ( كَتَبَـتُ ) .

( الْخَطُّ ) بُفتح الخاء : مضاف إليه .

( بِاللَّقَمِ ) بفتح اللام والقاف : جار ومجرور متعلق بـ ( كَتَبَـتُ ) .

#### تفسير الكلمات

(لِمَا كَتَبَتْ فُرُوعُهَا): أي خطّت فروعها.

( مِنْ بَدِيعِ الْخَطِّ ) : أي المبتدع إما لحسنه تتميم للاستعارة ، وإما لأنه خط لا يُعهد مثله من مثلها .

( بِاللَّقَمِ ): وهو وسط الطريق ، والباء هنا بمعنى في . وفي ( اللَّـقَمِ ) تتميم ، أي لم تنحرف عما كتبته عن وسط الطريق .

#### المعنى الكلي

هنا شبه المصنف فروع تلك الشجرة عند مشيها في الأرض بالأقلام، وشبه أثر مشيها على الأرض بالحروف المكتوبة، وشُبهت الأرض وهي (اللَّقَم) باللوح، فقال: كأن الأشجار في مشيها قد سطرت فروعها سطراً على الأرض، وكتبت كتابة بديعة حسنة على اللَّقَم.

ثم قال رحمه الله تعالى:

مِثْلَ الغَمَامَةِ أَنتَى سَارَ سَائِرَةً

تَقِيبِهِ حَرَّ وَطِيسٍ لِلْهَجِيرِ حَمِي



## ٧٤ مِثْلَ الغَمَامَةِ أَنتَّى سَارَ سَائِرَةً

### تَقِيهِ حَرَّ وَطِيسٍ لِلْهَجِيرِ حَمِي

#### الإعراب الموجز

( مِثْلَ ): بالنصب على الحال من فاعل ( تَمْشِي ).

وتعرب كذلك بالرفع ( مِثْلُ ) على أنها خبر مبتدأ محذوف ، أي هي مثل الغمامة .

(الغَمَامَةِ): مضاف إليها.

( أَنَّى ) بفتح الهمزة والنون المشددة : ظرف زمان ، وفيه معنى الشرط .

( سَارَ ) : فعل ماض على أنه فعل الشرط .

( سَائِرَةً ) : بالنصب حال من ( الغَمَامَةِ ) ، ويجوز أن تكون حالاً من المضاف إليه ؛ لأن المضاف ( مِثْلَ ) بمعنى ماثل ، فهو عامل في الحال .

وجواب الشرط محذوف ، أي فهي سائرة معه .

(تَقِيهِ حَرَّ) بفتح التاء وكسر القاف: فعل مضارع متعد لاثنين، أو لهما الهاء، وثانيهم (حَرَّ) بفتح الحاء والراء المشددة.

والجملة إما صفة لـ (سائِرَةً )، وإما حال من ( الغَمَامَةِ ).

( **وَطِيسٍ** ) بفتح الواو وكسر الطاء: مضاف إليه .

(لِلْهَجِيـرِ ) : جار ومجرور متعلق بــ ( حَــمِي ) .

( تحمِي) بفتح الحاء وكسر الميم وسكون الياء: فعل ماض، وفاعله ضمير ( وَطِيسٍ ) المستتر فيه ، والجملة نعت ( وَطِيسٍ ) .

#### تفسير الكلمات

( مِثْلَ الغَمَامَةِ ): الغمامة سحاب يعم الأفق ، أي وهذه الآية هي مثل آية الغمامة في التسخير .

(أَنَّى): بمعنى كيف.

( سَارَ سَائِرَةً ): السير هو الحركة الشديدة الكثيرة .

(تَقِيهِ): أي تحفظه الله بظليلها له.

( حَرَّ وَطِيس ) : أي حر الشمس الشبيهة في الحرارة بالوطيس .

والوطيس هنا في كلام المصنف مستعار للشمس على طريق الاستعارة التصريحية ، وإن كان في الأصل هو التنور .

(لِلْهَجِيرِ): اللام بمعنى عند ، أي عند الهجير .

( حَمِي ): بمعنى اشتد ، يقال : حمى الوطيس إذا اشتد الحر .

#### المعنى الكلي

عنى المصنف هنا أن تسخير الله الأشجار له المحتمد العمام ليسير معه كالمظلة فوق رأسه الله اليحفظ بدنه المطهر وجسمه الشريف من حر سموم الهجير ، والله تبارك وتعالى على كل شيء قدير .

وكما حفظ الله تبارك وتعالى باطنه من الشَّيْن والرَّيْن، حفظ كذلك ظاهره من أذى ما يؤذي . وكما سخّر له العالم السفلي من المياه والجبال والأحجار، فكذلك سخر له العالم العلوي من الشمس والقمر والغمام والأمطار. فهو النبي المطاع، والرسول الواجب الاتباع.

واعلم أيها القارئ أن تظليل الغمام له في سفره جاء في كثير من الروايات ، من ذلك ما رواه القاضي عياض في الشفاء أن خديجة ونساءها رأينه حين قدم من سفره لبُصرى ومَلكان يظلانه ، فذكرتْ ذلك لميسرة غلامها ، فأخبرها أنه رأى ذلك منذ خرج معه في سفره .

وكذلك روي أن حليمة السعدية رضي الله عنها رأت غمامة تظله وهو عندها ، وأن أخاه من الرضاع شاهد مثل ذلك .

كما أشار المصنف في هذا البيت إلى ما رواه ابن إسحاق معضلاً أنه لما خرج مع عمه في جماعة ، نزلوا قريباً من صومعة بَحيرا '' وصنع لهم طعاماً كثيراً ؛ لأنه فيما يزعمون رأى رسول الله حين أقبل وغمامة تظله من بين القوم ، ثم أقبلوا فنزلوا في ظل شجرة قريباً منه ، فنظر إلى الغمامة حين أظلته الشجرة ، وتهصرت أغصانها على رسول الله حين استظل تحتها .

وفي رواية أخرى عن أبي موسى الأشعري قال: ((خرج أبو طالب إلى الشام وخرج معه النبي في أشياخ من قريش، فلما أشرفوا على الراهب - يعني بحيرا - هبطوا فحلوا رحالهم، فخرج إليهم الراهب وكانوا قبل ذلك يمرون به فلا يخرج إليهم ولا يلتفت. قال: فنزل وهم يحلون رحالهم، فجعل يتخللهم حتى جاء فأخذ بيد رسول الله وقال: هذا سيد العالمين، هذا رسول رب العالمين، يبعثه الله رحمة للعالمين. فقال له أشياخ من

<sup>(</sup>١) بفتح الموحدة وكسر الحاء المهملة مقصوراً ، واسمه جرجيس بكسر الجيمين .

قريش: وما علمك؟ فقال: إنكم حين أشر فتم من العقبة لم يبق شجر ولا حجر إلا خرّ ساجداً، ولا يسجدان إلا لنبي، وإني أعرفه بخاتم النبوة أسفل غضروف كتفه مثل التفاحة. ثم رجع فصنع لهم طعاماً، فلما أتاهم به وكان هو في رعية الإبل قال: أرسلوا إليه، فأقبل وعليه غمامة تظله. فلما دنا من القوم وجدهم قد سبقوه إلى فيء الشجرة. فلما جلس مال فيء الشجرة عليه، فقال: انظروا إلى فيء الشجرة مال عليه .... » إلى آخر الحديث (١٠).

ثم قال الناظم: أَقْسَـمْتُ بِالقَمَـرِ الـمُنْشَـتِّ إِنَّ لَـهُ مِـنْ قَلْبِهِ نِسْبَـةً مَـبْرُورَةَ القَسَـم



<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي في سننه وقال: حسن غريب لا نعرفه إلا من طريق أبي نوح قراد، واسمه عبدالرحمن بن غزوان، وهو ممن خرّج له البخاري، ووثقه جماعة من الحفاظ. وقد سمعه منه أحمد وابن معين وأبو موسى، إما أن يكون تلقاه من النبي فيكون أبلغ، أو من بعض كبار الصحابة، أو كان مشهوراً فأخذه بطريق الاستفاضة. كما رواه الحاكم وصححه، وابن أبي شيبة، وأبو نعيم الأصبهاني، والخرائطي في الهواتف، وابن عساكر، والبيهقي وقال: هذه قصة مشهورة عند أهل المغازي. وقال الحافظ ابن حجر: الحديث رجاله ثقات، وذكر الجلال السيوطي في الخصائص الكبرى أن للقصة شواهد.

# ٥٧- أَقْسَمْتُ بِالقَمَرِ المُنْشَقِّ إِنَّ لَـهُ مِـنْ قَلْبِهِ نِسْبَـةً مَـبْرُورَةَ القَسَـمِ

#### الإعراب الموجز

( أَقْسَمْتُ ) بضم التاء : فعل وفاعل .

( بِالقَمَرِ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( أَقْسَمْتُ ) على تقدير مضاف بين الجار والمجرور ، أي برب القمر .

( المُنْشَقِّ): نعت ( القَمَر ).

(إنَّ ): حرف توكيد ونصب.

( لَـهُ ) : جار ومجرور متعلق بخبر ( إِنَّ ) مقدم ، والضمير يعود لـ ( القَمَر ) .

(نِسْبَةً) بكسر النون وسكون السين وفتح الباء: اسم ( إِنَّ ) مؤخر.

وجملة (إِنَّ ) ومعموليها جواب (أَقْسَمْتُ ) لا محل لها

من الإعراب.

( مَبْرُورَةَ ): نعت لمحذوف.

(القَسَمِ): مضاف إليه.

#### تفسير الكلمات

( أَقْسَمْتُ ) : القسم هو اليمين .

( بِالقَمَرِ ) : أي برب القمر ؛ لأن أهل الشرع يمنعون الحلف لغير الله تعالى وإنْ عليه ألسن العوام ، حيث لا يجوز

للمخلوق أن يقسم بغير الخالق ، كما ورد عن النبي الله قال : (( مَن حلف بغير الله فقد أشرك) (').

وأما ربنا تبارك وتعالى فله أن يقسم بما شاء من مخلوقاته لأنها من آثاره ، والشاهد في القرآن كثير .

وقد سُمي القمر قمراً لبياضه ولاستنارته ، أو لأنه يَغلب العيون بنوره. حيث يسمى في الليالي البيض بذلك، وهي ليلة الثالث عشرة ، والرابع عشرة ، والخامس عشرة .

(المُنْشَقِّ): أي الذي انشق معجزة لسيدنا محمد الله على ال

(إِنَّ كَهُ): أي للقمر المنشق.

(نِسْبَةً): أي شبهاً. ونسبة القمر من قلبه الشريف إن قلبه الشريف إنما شُقَّ، وكذلك القمر.

( مَبْرُورَةَ القَسَم ) : مِن بَرَّ في يمينه ، أي أمضاها على الصدق.

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

أقسمتُ برب القمر يميناً مبرورة أن للقمر المنشق شبهاً لقلبه في انشقاق كل منهما . ووجه الشبه هنا بين الانشقاقين جَرْيُهُما على خلاف العادة في الانشقاق والالتئام من غير تأثير ولا إخلال .

أما انشقاق القمر له الله فكان معجزة له ، وذلك حينما سأله

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي وحسّنه من رواية ابن عمر . وأخرجه أحمد ، وأبو داود ، وابن حبان ، والبيهقي .

أهل مكة أن يريهم آية ، فأراهم انشقاق القمر فلقتين كما ورد عن ابن مسعود قال: «بينما نحن مع رسول الله بمنى انفلق القمر فلقتين ، فكانت فلقة وراء الجبل وفلقة دونه ، فقال لنا رسول الله : اشهدوا » (().

وأما انشقاق صدره وقلبه الشريف عليه الصلاة والسلام، فقد وقع أربع مرات جمعها بعضهم بقوله:

وشُقَّ صدرُ المصطفى وهو في دار بني سعدٍ بلا مِرْية كَشَقَّه وهو ابن عشرٍ ثم في ليلة معراجٍ وعند البعثة وقيل بأن صدره شُقَّ أيضاً وهو ابن عشرين عاماً.

ثم قال المصنف:

وَمَا حَوَى الغَارُ مِنْ خَيْرٍ وَمِنْ كَرَمٍ وَكُلُّ طَرْفٍ مِنَ الكُفَّارِ عَنْهُ عَمِي



<sup>(</sup>١) رواه مسلم وغيره بألفاظ أخرى.

<sup>(</sup>٢) رواه البيهقي ، وابن جرير بزيادة: فأنزل الله ﷺ : ﴿ آفَتَرَبَتِٱلسَّاعَةُوَٱنشَقَٱلْفَكُ ۗ [النَّكُ ؛ ١].

# ٧٦ - وَمَا حَوَى الغَارُ مِنْ خَيْرٍ وَمِنْ كَرَمٍ وَمِنْ كَرَمٍ وَمَنْ خَيْرٍ وَمِنْ كَرَمٍ وَمَنْ الكُفَّارِ عَنْـهُ عَمِـي

#### الإعراب الموجز

( وَمَا ) : موصول اسمى في موضع رفع خبر لمبتدأ محذوف .

( حَوَى ): فعل ماض.

(الغَارُ): فاعل.

والجملة صلة ( مَا ) ، والعائد محذوف أي حواه .

( مِنْ خَيْرٍ ) ، ( وَمِنْ كَرَمٍ ) : جار و مجرور متعلقان بـ ( حَـوَى ) . ور مِنْ خَيْرٍ ) ، ( وَمِنْ ) فيهما للبيان لـ ( مَا ) عـلى تقـدير مضاف ، أي من صاحب خير ومن صاحب كرم .

( وَكُلُّ طَرْفٍ ) بفتح الطاء وسكون الراء : مبتدأ ومضاف إليه .

( مِنَ الكُفَّارِ ) : جار ومجرور متعلق بنعت ( طَرْفٍ ) .

(عَنْهُ): جار ومجرور متعلق ب(عَمِي)، والضمير للمحوي المستفاد من (حَوَى) الشامل له و لصاحه ...

( عَمِي ) : فعل ماض ، وفاعله مستتر فيه يعود على ( كُلُّ طَرْفٍ ) ، والجملة خبر المبتدأ .

#### تفسير الكلمات

( وَمَا حَوَى ) : أي وما جمع .

وتكون ( مَا ) هنا واقعة على صفات مَن يعقل ، وهو أحد مواضعها نحو قوله تعالى: ﴿ فَٱنكِحُواْ مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ النِّسَاءِ ﴾ [النَّيَا : ٣]، أي الطيب .

( الغَارُ ) : هو اسم المكان الذي اختفى فيه رسول الله وأبو بكر هم أبد وهو ثقب في جبل ثور في أسفل مكة .

( وَمِنْ كَرَمٍ ) : الكرم هو ما يتصف به ، أي من صفاته وصفات أي بكر الله .

( وكُلُّ طَرْفٍ ) : الطرف هو البصر .

(عَنْهُ): أي عن المَحْوِيِّ.

( عَمِي ) : بمعنى لم يبصروا ما فيه مع قربهم منه .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

ومن معجزاته الله أنه دخل هو وأبو بكر الغار هرباً من الكفار، فطلبوهما حتى وقفوا على فم الغار، فأعماهم الله تعالى عنهما ببركة النبي الله .

قال الله عَلَا: ﴿ إِذْ أَخْرَجَهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ثَانِيَ ٱثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي الْغَيْنِ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْنِ إِنْ اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

وقصة الغار أكبر دليل على أن الله تبارك وتعالى قادر على أن يحفظ أحبابه ، وأن يعمي عيون أعدائهم في وضح النهار .

فقد روي عن أنس أن أبا بكر قال: «نظرتُ إلى أقدام الله، المشركين على رؤوسنا ونحن في الغار، فقلت: يا رسول الله، لو أن أحدهم نظر إلى قدميه أبصرنا تحت قدميه. فقال: يا أبا بكر،

ما ظنك باثنين الله ثالثهما ؟ )) (١).

ومما ورد كذلك في قصة الغار ما رُوي عن عمر بن الخطاب وقد ذُكر عنده أبو بكر فقال: «وددتُ لو أنَّ عملي كله من عمله يوماً واحداً من أيامه وليلة من لياليه. وأما الليلة فليلة سار مع رسول الله إلى الغار، فلما انتهيا إليه قال: والله لا تدخله حتى أدخل قبلك، فإن كان فيه شيء أصابني دونك. فدخله فكسحه ووجد في جوانبه ثقباً، فشق إزاره وسد بها تلك الثقب، وبقي منا اثنان فألقمهما رجله، ثم قال لرسول الله أن ادخل. فدخل من الجحر، فلم يتحرك مخافة أن ينبه رسول الله أنه في رجله من الجحر، فلم يتحرك مخافة أن ينبه رسول الله أن فسقطت دموعه على وجه رسول الله فقال: ما لك يا أبا بكر؟ قال: كمر غدة فداك أبي وأمي، فتفل عليه رسول الله في فذهب ما كان

ثم قال المصنف:

فَالصِّٰدُقُ فِي الغَارِ وَالصِّدِّيقُ لَمْ يَرِمَا وَهُدِّ وَالصِّدِّيقُ لَمْ يَوْمَا وَهُدُّ وَنَ مَا بِالغَارِ مِنْ أَرِم

<sup>(</sup>١) رواه مسلم ، والبخاري بسند آخر ، والترمذي ، و أحمد ، وابن حبان ، والبزار ، وغيرهم بإسناد حسن .

<sup>(</sup>٢) خرّجه النسائي ، ورواه الطبري في الرياض النضرة .

# ٧٧ - فَالصِّدْقُ فِي الغَارِ وَالصِّدِّيقُ لَمْ يَرِمَا وَالصِّدِّيقُ الْعَارِ مِنْ أَرِمِ وَهُدِّمْ يَقُولُونَ مَا بِالغَارِ مِنْ أَرِمِ

#### الإعراب الموجز

( فَالصِّدْقُ ) : مبتدأ على تقدير مضاف ، أي ذو الصدق .

(فِي الغَارِ): جار ومجرور متعلق بـ (يَرِمَا).

( وَالصِّدِّيقُ ) : معطوف على ( الصِّدْقُ ) .

( لَمْ يَرِمَا ) بفتح الياء : جازم ومجزوم .

وأصل ( يَرِمَا ) يريمان ، وحذفت النون للجزم والياء للضرورة .

والجملة خبر المبتدأ وما عُطف عليه.

( وَهُمْ ): مبتدأ ، والضمير للكفار .

(يَقُولُونَ ) : خبره .

( مَا ) : حرف نفي .

( بِالغَارِ ) : جار ومجرور خبر لمبتدأ مؤخر .

( مِنْ ) : حرف جر زائد .

( أُرِمِ ) بفتح الهمزة وكسر الراء : مبتدأ مؤخر .

والجملة مقول (يَقُولُونَ).

#### تفسير الكلمات

( فَالصِّدْقُ ) : أي ذو الصدق وهو النبي الله ، ويصح أن يكون بمعنى الصادق .

(فِي الغَارِ): هو الثقب في الجبل، وقد تقدّم شرحه وذكره.

( وَالصِّدِّيقُ ) : هو أبو بكر الله في الغار .

(كَمْ يَرِمَا ): لم يبرحا منه .

( وَهُمْ يَقُولُونَ ) : أي والحال أن الكفار حين نظروهم وهما فيه يقولون ...

( مَا بِالغَارِ مِنْ أُرِمٍ ) : أي ليس في الغار من أحد .

#### المعنى الكلي

عنى المصنف هنا أن النبي وصاحبه حلا في الغار ولم يبرحا منه والكفار محدقون ببابه ، وذلك نزولاً عند القضاء والقدر. فعند ذلك أعمى الله تبارك وتعالى عنهما الأبصار مع كثرة الأنوار ، فصار الكفار المشركون ينظرون في الغار ويقولون: ما بالغار من أحد ، حيث وقاهما الله من أذى المشركين .

وقد أشار الناظم هنا إلى الحديث الذي رواه مصعب المكي حيث قال: «أدركت أنس بن مالك وزيد بن أرقم والمغيرة بن شعبة ، فسمعتهم يحدثون أن النبي قال: أمر الله شجرة ليلة الغار فنبتت في وجه النبي فسترته ، وأمر العنكبوت فنسجت في وجه النبي فسترته ، وأمر الله حمامتين وحشيتين فوقعتا بفم الغار . فأقبل فتيان قريش من كل بطن بعصيهم وهراويهم وسيوفهم ، حتى إذا كانوا من النبي قدر أربعين ذراعاً ، فعجل بعضهم ينظر في الغار فرأى حمامتين بفم الغار ، فرجع إلى أصحابه بعضهم ينظر في الغار فرأى حمامتين بفم الغار ، فرجع إلى أصحابه

فقالوا له: ما لك لم تنظر في الغار؟ فقال: رأيت حمامتين بفم الغار فعرفت أن ليس فيه أحد » () .

وهذا ما أشار إليه المصنف كذلك في البيت الذي بعده، فقال:

ظَنُّوا الحَمَامَ وَظَنُّوا العَنْكَ بُوتَ عَلَى

خَيْرِ البَرِيَّةِ لَمْ تَنْسُجْ وَلَمْ تَحُمِ



<sup>(</sup>١) رواه البزار والطيراني في الكبير.

# ٧٨ - ظَنُّوا الحَمَامَ وَظَنُّوا العَنْكَبُوتَ عَلَى خَيْرِ البَرِيَّةِ لَمْ تَنْسُعْ وَلَمْ تَحُمَ

#### الإعراب الموجز

( ظَنُّوا الحَمَامَ): فعل وفاعل ومفعول أول ، والضمير راجع للكفار.

( وَظَنُّوا العَنْكَبُوتَ ) : فعل وفاعل ومفعول أول .

(عَلَى خَيْـرِ): جار ومجرور متعلق بـ (تَنْسُجْ).

(البَريَّةِ): مضاف إليه.

( لَمُ تَنْسُجُ ) بفتح التاء وضم السين ويجوز كسرها : جازم ومجنزوم، والفاعل ضمير مستتر يعود على ( العَنْكَبُوتَ ) .

والجملة في موضع المفعول الثاني لـ ( ظَـنُّوا ) الثانية .

( وَلَمْ تَكُم ) بفتح التاء وضم الحاء: جازم ومجزوم، والفاعل ضمير يعود على ( الحَمَامَ ) ، ومتعلقه محذوف . والجملة في موضع المفعول الثاني لـ ( ظَنُّوا ) الأولى .

#### تفسير الكلمات

( ظَنُوا ): أي أن الكفار لما أعمى الله أبصارهم وبصائرهم حسبوا.

( الحَمَامَ ) : أي لما رأوا حومه حول الغار .

( وَظَنُّوا العَنْكَبُوتَ ) : أي الناسجة .

(على خَيْرِ البَرِيَّةِ ): البرية هي الخليقة ، والمقصود هنا نبينا محمد الله على المربيَّة على البرية على المنابعة المناب

( لَمُ تَنْسُجُ ) : النسج هو الحياكة .

( وَلَمْ تَحُم ): الحوم هو الطواف.

وكما هو ظاهر ومشاهد فإن البديع في البيت هنا في اللف والنشر المشوش على خلاف الترتيب، ف(تَنْسُجُ) راجع للعنكبوت، و(تَخُرُم) راجع للحمام. والتقدير: ظنوا الحمام لم تحم على خير البرية، وظنوا العنكبوت لم تنسج على خير البرية. كما أن البديع في التكرير في قوله (ظَنُّوا... وظَنُّوا). وفيه كذلك رد العجز على الصدر في قوله (الحَمَام) و(تَحُرُم).

#### المعنى الكلي

قال المصنف رحمه الله تعالى:

إن الكفرة لما رأوا الحمامة حامت حول الغار ، والعنكبوت نسجت عليه في ساعة واحدة ، ظنوا أن خير البرية وصاحبه ليسا في الغار ؛ لظنهم استبعاد حوم الحمام حول الغار ، واستبعاد نسج العنكبوت عليه في وقت لا يسع ذلك ، ولأن هذين الحيوانين متوحشان لا يألفان معموراً ، فإذا أحسّا بالإنسان فرّا منه كما هو معهود .

وفي هذا البيت إشارة إلى ما رواه ابن سعد في طبقاته أن قريشاً طلبت رسول الله الله أشد الطلب حتى انتهوا إلى باب الغار، فقال بعضهم: إن عليه العنكبوت قبل ميلاد محمد، فانصر فوا.

وكذلك إلى الحديث الذي مرّ معنا آنفاً في شرح البيت السابق.

ثم قال المصنف:

وِقَايَةُ اللهِ الْغُنَت عَنْ مُضَاعَفَةٍ مِنَ اللَّهُ وَعَنْ عَالٍ مِنَ الأُطُمِ

# ٧٩ وِقَايَــةُ اللهِ أَغْنَـتْ عَـنْ مُضَاعَفَةٍ مِـنَ الأُطُـمِ مِـنَ الأُطُـمِ

#### الإعراب الموجز

( **وِقَايَــُةُ** ) بكسر الواو : مبتدأ .

( الله الله أ): مضاف إليه .

( أَغْنَتْ ) : فعل وفاعل ، والجملة خبر المبتدأ .

( عَنْ مُضَاعَفَةٍ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( أَغْنَتْ ) .

( مِنَ اللُّـرُوعِ ) : جار ومجرور متعلق بمحذوف نعت ( مُضَاعَفَةٍ ) .

( وَعَنْ عَالٍ ) : جار ومجرور معطوف على ( عَنْ مُضَاعَفَةٍ ) .

( مِنَ الْأَطُمِ) بضم الهمزة والطاء: جار ومجرور متعلق بمحذوف نعت ( عَالِ ) .

#### تفسير الكلمات

( وقَايَــةُ اللهُ ): أي حماية الله وصيانته .

( أَغْنَتْ ) : أَي أجز أت عنه ﷺ في التحصين .

( عَنْ مُضَاعَفَةٍ مِنَ الدُّرُوعِ ) : أي عن كثافة الحديد .

والدروع هي التَي تُنسج حلقتين حلقتين من الحديد ، وتُلْبَسُ تحصيناً من العدو .

( وَعَنْ عَالٍ ) : أي وأغنت النبي الله وأبا بكر عن مرتفع .

(مِنَ الأَطُمِ): جمع أطمة وهي الحصن ، أي الحصون التي يُتَحَصَّن فيها من العدو.

#### المعنى الكلي

عنى المصنف هنا أن الله الله الله وصاحبه عن المصنف هنا أن الله الله حفظ النبي وصاحبه عن أن تنالهما أيدي المشركين في الغار بهذين الضعيفين جداً، وهما: بيض الحمام، ونسج العنكبوت. ونصرهما من أعداد المشركين وأمدادهم بهما ؛ حيث كان نسج العنكبوت وبيض الحمام أقوى من الحصون والقلاع التي يُتَحَفَّظُ بها من الأعداء.

وكما يلاحظ القارئ بأن هذه المعجزة تشير إلى أنَّ الله الله ينصر أحبابه بأمور قد لا تخطر على بالٍ .

ثم قال رحمه الله تعالى:

مَا سَامَنِي الدَّهْرُ ضَيْماً وَاسْتَجَرْتُ بِهِ

إِلاَّ وَنِلْتُ جِوَاراً مِنْهُ لَمْ يُضَمِ



# ٠ ٨- مَا سَامَنِي الدَّهْرُ ضَيْماً وَاسْتَجَرْتُ بِهِ إِلاَّ وَنِلْتَتُ جِوَاراً مِنْهُ لَمْ يُضَمِ

#### الإعراب الموجز

( مَا ) : حرف نفي .

( سَامَنِي ) : فعل ماض متعد لاثنين ، أولهم ياء المتكلم المتصلة به .

( الدَّهْرُ ) : فاعل ( سَامَنِي ) .

(ضَيْماً): المفعول الثاني لـ (سَامَنِي).

( وَاسْتَجَرْتُ ) : فعل وفاعل معطوف على ( سَامَنِي ) .

( بهِ ): جار ومجرور متعلق بـ ( اسْتَجَرْتُ ) ، والضمير يعود للنبي ﷺ .

( إلا ): حرف إيجاب.

( وَنِلْتُ ) بكسر النون وضم التاء : فعل وفاعل في موضع الحال من ضمير المتكلم ، وقد أجاز ذلك غير ابن مالك .

( جِوَاراً ) بكسر الجيم أفصح من ضمها : مفعول ( نِلْتُ ) .

( لَمُ يُضَمِ ) بالبناء للمجهول بضم الياء وفتح الضاد: جازم ومجزوم، والجملة نعت (جِوَاراً).

#### تفسير الكلمات

( مَا سَامَنِي ) : أي ما أرادني وقصدني الدهر بظلم .

وقد جاء في بعض النسخ ( مَا ضَامَنِي) بمعنى : ما ظلمني الدهر في يوم .

وعلى كلا الوجهين لا بد من تقدير مضاف أي أهل الدهر ، وإلا فالدهر لا يظلم ولا يريد ظلماً ، لكن جرت عادة العرب بنسب الظلم إليه لوقوعه فيه .

(اللَّهْرُ): أي الزمان، والمرادبه هنا أهله للسبب الذي تقدم ذكره.

(ضَيْماً): أي ظلماً أو ذلاً.

( وَاسْتَجَرْتُ بِهِ ) : بمعنى طلبت من النبي الله أن يجيرني في ذلك ، حيث السبن و التاء هنا للطلب .

(إِلاَّ وَنِلْتُ): أي حَصَّلْتُ.

( جِوَاراً مِنْـهُ ) : أي قرباً منه الله الله عاية .

( لَمْ يُضَم ) : أي لم يُحتقر بل يُحترم .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف هنا:

إنه ما نالني ضيم واستجرت بالنبي الا وكنت نائلاً جواراً معترماً ، وقُضِيَت حاجتي ، وبلغتُ مقصدي ببركة جواره الله .

ثم قال:

وَلاَ الْتَمَسْتُ غِنَى اللَّارَيْنِ مِنْ يَدِهِ

إِلاَّ اسْتَلَمْتُ النَّدَى مِنْ خَيْرِ مُسْتَلَم



### ٨١ - وَلاَ الْتَمَسْتُ غِنَى الدَّارَيْن مِنْ يَدِهِ

## إِلاَّ اسْــتَلَمْتُ النَّدَى مِـنْ خَـيْرِ مُسْتَلَمِ

#### الإعراب الموجز

( وَلا ): نافية .

( الْـتَمَسْتُ ) بضم التاء : فعل وفاعل .

(غِنَى) بكسر الغين والقصر مع عدم التنوين: مفعول ( الْتَمَسْتُ ) ، وهو مضاف .

( الدَّارَيْن ): مضاف إليهما .

( مِنْ يَدِهِ ): جار ومجرور متعلق بـ ( الْتَمَسْتُ ) ، والضمير يعود للنبي الله .

( إلاًّ ) : حرف إيجاب .

(اسْتَكَمْتُ): فعل وفاعل في موضع الحال لضمير المتكلم.

(النَّدَى) بفتح النون والقصر: مفعول (اسْتَكَمْتُ).

( مِنْ خَيْرِ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( اسْتَلَمْتُ ) .

( مُسْتَكَم ) بفتح التاء واللام : مضاف إليه .

#### تفسير الكلمات

( وَلاَ الْتَمَسْتُ ) : الالتماس هو الطلب بخضوع وذلة ، أي ولاَ الْتَمَسْتُ ) : الالتماس هو الطلب بخضوع وذلة ، أي

(غِنَى): أي سعادة .

( **الدَّارَيْنِ** ) : أي داري الدنيا والآخرة .

( مِنْ يَدِهِ ) : المراد باليد هنا النعمة ، وقيل : الذات الكريمة .

( إلاَّ اسْتَكُمْتُ ) : بمعنى أخذت .

(النَّدَى): الجود والكرم.

( مِنْ خَيْرِ مُسْتَــَلَم ) : أي من خير مطلوب منه .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

ما وقعتُ بمأزق ، ولا طلبتُ الغنى في الدنيا والآخرة - في الكفاية في الأولى والسلامة من العذاب في الثانية - من نعمته إلا أخذت العطاء من خير مستلم منه ، أي حاصل لي مطلوب منه ؛ لأنه لا يرد سائله وبيده خير الدنيا والآخرة ، والله المعطي ، والنبي هو القاسم وهو أبو القاسم .

فأما نيل غنى الدنيا منه في فهو محسوس ومشاهد في الحس، وأما نيل غنى الآخرة منه في فإنه مشاهد بقوة يقين الإيمان.

وفي هذا البيت والذي قبله براعة الطلب.

والله نسأل ببركة سيدنا محمد الله أن ينيلنا شفاعته في أمور دنيانا وآخرتنا .

ثم قال الناظم رحمه الله:

لاَ تُنْكِرِ الوَحْيَ مِنْ رُؤْيَاهُ إِنَّ لَهُ

قَلْباً إِذَا نَامَ تِ الْعَيْنَانِ لَمْ يَنْم



### ٨٢ - لاَ تُنْكِرِ الوَحْيَ مِنْ رُؤْيَاهُ إِنَّ لَهُ

# قَلْبِ أَ إِذَا نَامَ تِ العَيْنَ انِ لَمْ يَ نَمِ

#### الإعراب الموجز

( لا ): ناهىة .

(تُنْكِرِ) بضم التاء وكسر الكاف: فعل مضارع مجزوم بـ (لاً) الناهية ، وفاعله مستتر وجوباً تقديره أنت .

(الوَحْيَ): مفعول به .

( مِنْ رُؤْيَــاهُ ) : جار ومجرور متعلق بــ ( تُنْكِـرِ ) .

( إِنَّ ) بكسر الهمزة وتشديد النون : حرف توكيد ونصب ، وحرف مشبَّه بالفعل ينصب الاسم ويرفع الخبر .

(لَـهُ): جار ومجرور خبر مقدم لـ ( إنّ ) .

( قَلْباً ) : اسم ( إِنَّ ) مؤخر منصوب بالفتحة .

(إذًا): ظرف للمستقبل فيه معنى الشرط منصوب بـ (يَنَم).

( نَامَتِ الْعَيْنَانِ ) : فعل وفاعل ، والجملة مجرورة المحل بإضافة ( إذًا ) إليها .

( لَمْ يَنَمِ): جملة فعلية من فعل مضارع وفاعل مستتر يعود إلى ( قَلْباً ) لا محل لها من الإعراب ؛ لأنها جواب ( إِذَا ) وهو شرط غير جازم .

#### تفسير الكلمات

( لاَ تُنْكِرِ): أي لا تجحد.

( الوَحْيَ ) : أي وقوعه ، والوحي هو ما يُلقى إليه الله على الأحكام .

والرؤيا هنا ما يراه في نومه.

وكان بدء وحيه عليه الصلاة والسلام الرؤيا الصالحة في النوم ، فكانت كل رؤيا يراها تجيء مثل فلق الصبح . ( إِنَّ لَهُ قَلْباً إِذَا نَامَتِ الْعَيْنَانِ لَمْ يَنَمِ ) : أي له الله قلب إذا نامت عيناه لا ينام ، لا كسائر القلوب التي تنام حين تنام أعينها . والمراد أن له اليقظة الدائمة ، وهو مستعد للخطاب وتلقى الوحى يقظة ومناماً .

#### المعنى الكلي

إن المصنف هنا يخاطب المعاند وينهاه عن إنكار وقوع الوحي اليه في منامه ؛ لأن له في قلباً إذا نامت العينان منه عليه الصلاة والسلام لم ينم منه قلبه ؛ وذلك لأنه مهبط الوحي .

ويدل على ذلك ما ورد عن السيدة عائشة مرفوعاً عن النبي الله قال : « إن عَيْنَيَّ تنامان و لا ينام قلبي » · · · .

وقد شُقَّ قلبه الشريف عليه الصلاة والسلام، وطُهِّرَ من التعلق بغير ذات الله سبحانه، ومُلئ حكمة وإيماناً، فصارت اليقظة الدائمة من صفاته، فحَسُنَ أن يخاطب ويتعلق به الوحى.

ثم قال المصنف:

وَذَاكَ حِينَ بُلُوغٍ مِن نُبُوَّتِهِ فَلَيْسَ يُنْكَرُ فِيهِ حَالُ مُحْتَلِم



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما ، وأبو داود ، وابن حبان ، والبيهقي ، وأبو نعيم في الحلية ، ومالك في الموطأ ، وكذا النسائي إلا أنه قال : تنام بدل تنامان .

# ٨٣ - وَذَاكَ حِينَ بُلُوعَ مِن نُبُوَّتِهِ فَلَيْسَ يُنْكَرُ فِيهِ حَالُ مُحْتَلِمِ

#### الإعراب الموجز

( وَذَاكَ ): ذا اسم إشارة مبتدأ راجع للوحي من رؤياه في النوم، والكاف حرف خطاب.

(حِينَ): منصوب باستقرار محذوف خبر المبتدأ.

( بُلُوغ ) : مضاف إليه .

( مِن نُبُوَّتِهِ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( بُلُوغ ) .

( فَلَيْسَ ): فعل ماض ناقص .

( يُنْكُرُ ) : بالبناء للمجهول ، ونائب الفاعل مستتر فيه يعود إلى ( حَالُ ) .

( فِيهِ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( يُنْكَرُ ) ، والضمير راجع إلى ( حِينَ ) . والجملة خبر ( لَيْسَ ) مقدم على اسمها .

( حَالُ ) : اسم ( لَيْسَ ) مؤخر .

( مُحْتَلِمٍ ) بكسر اللام : مضاف إليه .

#### تفسير الكلمات

( وَذَاكَ ): أي رؤياه للوحي في المنام .

وحكمة ذلك الاستئناس بملاقاة المَلَك في النوم ؛ ليطيق ملاقاته بعد ذلك يقظة .

(حِينَ بُـلُوغٍ): حين وصول.

( مِن نُبُوَّتِهِ ): أي إلى نبوته .

( فَلَيْسَ ) : تفريع على قوله ( وَذَاكَ ... ) .

( يُنْكَرُ فِيهِ حَالُ مُحْتَلِمِ ) : المحتلم هو النائم ، وحاله هو رؤياه النوم .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

وذاك الوحي الثابت من رؤياه على حال النوم كان أثبت حين وصول من نبوته إليه الله فليس ينكر منه عليه الصلاة والسلام هذا .

واعلم أنه قد نُبِّع على رأس الأربعين من عمره ، وهي حد مبدأ النبوة . وأنه أقام ستة أشهر في ابتداء النبوة يرى الوحي في المنام فقط تأنيساً له أو بعد ذلك أصبح الوحي يأتيه يقظة على صورة رجل اسمه دحية الكلبى .

وإذا كان الأمر كذلك فلا يُنكَر الوحي من رؤياه والله عند وإن كانت مرتبته أعلى المراتب، وكان مقتضى ذلك أن لا يكون الوحى إليه في النوم ؛ لأن الوحى في النوم أدنى منه في اليقظة .

ثم قال المصنف:

تَبَارَكَ اللهُ مَا وَحْيُ بِمُكْتَسَبٍ وَلاَ نَبِيٌّ عَلَى غَيْبٍ بِمُ تَهَمِ



# ٨٤ - تَبَارَكَ اللهُ مَا وَحْيٌ بِمُكْتَسَبٍ وَلاَ نَبِيُّ عَلَى غَيْبٍ بِمُ لَتَهَمِ

#### الإعراب الموجز

(تَبَارَكَ): فعل ماض.

(اللهُ): اسم الجلالة فاعله.

( مَا ) : حرف نفى .

( وَحْيٌ ) : اسم ( مَا ) .

( بِمُكْتَسَبِ ) بفتح السين : خبرها ، والباء زائدة .

( وَلا ): حرف نفي بمعنى ليس.

(نَبِيٌّ): اسمها.

(عَلَى غَيْبِ): جار ومجرور متعلق بـ ( مُتَّ هَم ).

( بِمُتَّهَم ) بفتح التاء : خبرها ، والباء زائدة .

### تفسير الكلمات

( تَبَارَكَ اللهُ ): أي تعاظم وتعالى .

( مَا وَحْيٌ بِمُكْتَسَبٍ ) : أي بمكتسب الأحد بسعيه فيه ، بل هو يختص به الله مَن يشاء مِن عباده .

( وَلاَ نَبِيٌّ ) : أي من الأنبياء عليهم الصلاة والسلام .

( عَلَى غَيْبِ ) : أي على الإخبار بأمر غاب .

والغيب هو ما لا يستبد العقل بإدراكه ، ولا الحس ، ولا كلهما .

( بِمُتَّهَم ): أي بمتهم على ذلك الإخبار لكذبٍ فيه ، وذلك لعصمته .

قال تعالى : ﴿ وَمَاهُوعَكَى ٱلْغَيْبِ بِضَنِينِ ﴾ [النَّخَطِ: ٢٤]، أي بمتهم .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف في هذا البيت:

ليس الوحي مكتسباً لنبي من الأنبياء ، فالنبوة لا تكون بالاكتساب ، إنما هي عطاء من الله لمن شاء من عباده .

لهذا قال صاحب الجوهرة:

ولم تكن نبوة مكتسبة ولو رقى في الخير أعلى عقبة حيث جميع الأنبياء عليهم الصلاة والسلام معصومون من الكذب، ومن جميع المعاصي الصغائر والكبائر والرذائل، قبل النبوة وبعدها. وما وقع من بعضهم يوهم خلاف ذلك فإنه مؤول، والواجب علينا الأدب مع الأنبياء والتسليم بما جرى به القضاء، والله يختص برحمته من يشاء.

ثم قال المصنف رحمه الله: كَمْ أَبْرَأَتْ وَصِباً بِاللَّمْسِ رَاحَتُهُ وَأَطْلَقَتْ أَرِباً مِنْ رِبْقَةِ اللَّمَـمِ



## ٨٥ كَمْ أَبْرَأَتْ وَصِباً بِاللَّمْسِ رَاحَتُهُ

# وَأَطْلَقَتُ ثُوبًا مِنْ رِبْقَةِ اللَّمَمِ

#### الإعراب الموجز

(كَمْ): خبرية في موضع نصب على أنها مفعول فيه أو مطلق، أي كم وقتاً أو مرةً.

( أَبُورَأَتُ ) : فعل ماض ، والتاء للتأنيث .

( وَصِباً ) : بكسر الصاد مفعول به ، وبفتحها على تقدير مضاف ، أي ذا وَصَب .

( بِاللَّمْسِ ) : جار ومجرور متعلق بــ ( أَبــْـرَأَتْ ) .

( وَأَطْلَقَتْ ) : معطوف على ( أَبْرَأَتْ ) ، وفاعله ضمير مستتر فيه يعو د إلى ( رَاحَتُهُ ) .

( أُرِباً ) : بفتح الهمزة وكسر الراء مفعول ( أَطْلَقَتْ ) ، وبفتح الراء على تقدير مضاف ، أي ذا أَرَب .

( مِنْ رِبْقَةِ ) بكسر الراء وسكون الباء وفتح القاف : جـــار ومجــرور متعلق بــ ( أَطْلَقَتْ ) .

( اللَّمَم ) بفتحتين : مضاف إليه .

#### تفسير الكلمات

(كَمْ): أي كثيراً من المرات.

(أَبْرَأَتْ): أي شفت.

- ( وَصِباً ) : بكسر الصاد مريضاً ، وبفتحها المرض .
- ( بِاللَّمْسِ ) : أي بسبب اللمس ، والمس يكون باليد .
  - ( رَاحَتُهُ ) : الراحة هي بطن الكف .
  - ( وَأَطْلَقَتْ ) : أي وكثراً ما خَلَّصَت راحته ١٠٠٠ .
- (أُرِباً): بكسر الراء أي محتاجاً لعطاء أو لشفاء أو غير ذلك، وبفتحها الأرب هو الحاجة.
  - ( مِنْ رِبْقَةِ ): الربقة هي العقدة .
- ( اللَّمَمِ ) : صغار الذنوب . والمراد به الجنون هنا ، أي من عقدة المُّمَمِ ) .

فيروى عن ابن عباس رضي الله عنهما أن امرأة جاءت بابن لها إلى رسول الله الله فقالت: يا رسول الله ، إن ابني به جنون ، وإنه يأخذه عند غدائنا وعشائنا فيخبث علينا. فمسح رسول الله شاصدره ودعا ، فثع ثعة (') ، فخرج من جوفه مثل الجرو الأسود فشفى (').

#### المعنى الكلي

قال المصنف رحمه الله تعالى:

إنه الله على مسح بيده الشريفة على مريض إلا عُوفي بفضل الله، ولا على من علق به داء إلا خلّصه الله تبارك وتعالى منه، وذلك من معجزاته الله .

<sup>(</sup>١) أي قاء قيأة .

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد ، والطبراني في الكبير ، والدارمي .

وكذلك ما روي عن الهيثم بن عدي عن أبيه قال: «أصيبت عين قتادة بن النعمان يوم أُحد، فأتى النبيَّ وهي في يده، فقال أن شائد النبي النبي الله على الله الله قال فقال أن شئت صبرت ولك الجنة ، وإن شئت رددتُها ودعوتُ الله لك فلم تفتقد منها شيئاً . فقال : والله يا رسول الله إن الجنة لجزاء فلم تفتقد منها شيئاً . فقال : والله يا رسول الله إن الجنة لجزاء جزيل وعطاء جليل ، ولكني رجل مبتلى بحب النساء وأخاف أن يقلن : أعور فلا يردنني ، ولكن تردها لي وتسأل الله لي الجنة . فقال : أفعل يا قتادة ، ثم أخذها رسول الله الله يبده فأعادها إلى موضعها فكانت أحسن عينيه إلى أن مات ، ودعا الله له بالجنة » ". وكذلك ما روي عن محمد بن حاطب عن أمه أم جليل بنت وكذلك ما روي عن محمد بن حاطب عن أمه أم جليل بنت المجلل قالت له : «أقبلتُ بك من أرض الحبشة ، حتى إذا كنتُ من المدينة على ليلة أو ليلتين طبختُ لك طبخة ، ففني الحطب من المدينة على ليلة أو ليلتين طبختُ لك طبخة ، ففني الحطب

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في الكبير ، وذكره البغوي وابن حجر .

<sup>(</sup>٢) ذكره أبو الفرج في صفوة الصفوة ج١ ص٢٦ ٤ ، ورواه آخرون بألفاظ عدة .

فخرجتُ أطلبه ، فتناولتَ القدر فانكفأت على ذراعك ، فأتيتُ بك النبي فقلت : يا رسول الله ، هذا محمد بن حاطب ، وهو أول مَن سُمِّي بك . قالت : فتفل رسول الله في فيك ، ومسح على رأسك ، ودعا لك وقال : أذهب البأس رب الناس ، واشف أنت الشافي ، لا شفاء إلا شفاؤك ، شفاء لا يغادر سقماً . قالت : فما قمتُ بك من عنده إلا وقد برئت يدك » (() .

ثم قال المصنف: وَأَحْيَــتِ السَّـنَةَ الشَّـهْبَاءَ دَعْوَتُــهُ حَتَّى حَكَـتْ غُـرَّةً فِي الأَعْصُـرِ الـدُّهُم

\*\*\*

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم وابن حبان في صحيحه ، ورواه أحمد والطبراني والنسائي بلفظ آخر .

### ٨٦ - وَأَحْيَتِ السَّنَةَ الشَّهْبَاءَ دَعْوَتُهُ

## حَتَّى حَكَتْ غُرَّةً فِي الْأَعْصِرِ اللَّهُمِ

### الإعراب الموجز

( وَأَحْيَتِ ) : معطوف على ( أَبـْرَأَتْ ) في البيت الذي قبله .

( السَّنَـةَ ) بفتح السين والنون : مفعول ( أَحْيَتِ ) .

(الشَّهْبَاءَ) بفتح الشين والباء: نعت (السَّنَةَ).

( دَعْوَتُهُ ): فاعل ( أَحْيَتِ ).

(حَتَّى): حرف ابتداء.

( حَكَتُ ) بفتح الحاء والكاف : فعل ماض ، وفاعله مستتر فيه يعو د إلى ( السَّنَةَ ) .

( غُرَّةً ) بضم الغين وفتح الراء : مفعول ( حَكَتْ ) .

( فِي الأَعْصُرِ ) بفتح الهمزة وسكون العين وضم الصاد: جار ومُجرور متعلق بـ ( حَكَتْ ) .

(الدُّهُم ) بضمتين: نعت (الأَعْصُرِ).

### تفسير الكلمات

( وَأُحْيَتِ ) : بمعنى أخصبت .

(السَّنَة): واحدة السنين.

(الشَّهْبَاءَ): المجدبة بسبب قلة المطر، وسُمِّيَت بذلك لأنها تشبه الفرس الشهباء، وهي التي يغلب بياضها على سوادها، وإنما أشبهتها لغلبة بياض الأرض فيها لعدم النبات على سوادها بالنبات.

(حَتَّى حَكَتْ): أي شابهت.

( غُرَّةً ) : الغرة تكون في الجبهة ، وهي بياض فوق الدرهم . والأغر الأرض ، وغرة الشيء خياره وأحسنه .

(فِي الأَعْصُرِ): جمع عصر، وهو الزمان.

( الدُّهُم ) : جمع أدهم ، وهو الأسود .

قال تعالى: ﴿ مُدْهَامَّتَانِ ﴾ [النَّكَ : ١٤] ، أي ناعمتان سو داو تان لشدة الخضرة ؛ لأن الخضرة إذا اشتدت ضربت للسواد.

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله:

وكم مرة أحيت دعوته السنة المجدبة حتى شابهت تلك السنة بياضاً في الأزمنة السود ؛ لشدة خضرة الزرع فيها حتى يُرى أنه أسود ، وهي السنون التي أحياها الله تعالى بدعوة نبيه .

وكما هو ملاحظ فإن في هذا البيت المجاز في استعمال الحياة للنبات .

ولقد أشار المصنف هنا إلى الحديث الصحيح الذي روي عن شريك بن عبدالله بن أبي العز عن أنس (أن رجلاً دخل المسجد يوم جمعة من باب كان نحو دار القضاء ورسول الله قائم يخطب ، فاستقبل رسول الله قائماً ثم قال: يا رسول الله ،

هلكت الأموال وانقطعت السبل، فادع الله يُغثنا. قال: فرفع رسول الله يديه ثم قال: اللهم أغثنا، اللهم أغثنا، اللهم أغثنا. قال أنس: ولا والله ما نرى في السماء من سحاب ولا قَزْعَة "، وما بيننا وبين سلع من بيت ولا دار. قال: فطلعت من ورائه سحابة مثل الترس، فلما توسّطت السماء انتشرت ثم أمطرت، فلا والله ما رأينا الشمس ستاً. ثم دخل رجل من ذلك الباب في الجمعة - يعني الثانية - ورسول الله قائم يخطب، فاستقبله قائماً فقال: يا رسول الله ، هلكت الأموال وانقطعت السبل، فادعُ الله يمسكها عنا. قال: فرفع رسول الله يديه ثم قال: اللهم حوالينا ولا علينا، اللهم على الآكام، والظراب، وبطون الأودية، ومنابت الشجر. قال: فأقلعت وخرجنا نمشي في الأودية، ومنابت الشجر. قال: فأقلعت وخرجنا نمشي في الشمس. قال شريك: سألتُ أنس بن مالك: أهو الرجل الأول؟

ثم قال المصنف:

بِعَارِضٍ جَادَ أَوْ خِلْتُ البِطَاحَ بِهَا

سَيْبٌ مِنَ اليَمِّ أَوْ سَيْلٌ مِنَ العَرِم



<sup>(</sup>١) أي قطعة سحاب.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري واللفظ له ، ومسلم ، والنسائي ، وابن حبان ، والبيهقي .

# ٨٧- بِعَارِضٍ جَادَ أَوْ خِلْتُ البِطَاحَ بِهَا سَعْرُ مِنَ العَرِمِ الْعَرِمِ الْعَرِمِ الْعَرِمِ الْعَرِمِ الْعَرِمِ الْعَرِمِ الْعَرِمِ الْعَرْمِ الْعَرْمُ الْعَرْمِ الْعَرْمُ الْعَرْمُ الْعَرْمُ الْعَرْمِ الْعَامِ الْعَرْمِ الْعِلْمِ الْعَرْمِ الْعَرْمِ الْعَرْمِ الْعَرْمِ الْعَرْمِ الْعَرْمِ الْعَرْمِ الْعَرْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعَرْمِ الْعَرْمِ الْعِلْمِ الْعَرْمِ الْعَرْمِ الْعَرْمِ الْعَرْمِ الْعَرْمِ الْعَرْمِ الْعَرْمِ الْعَلْمِ الْعِلْمِ الْعَرْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعَلْمِ الْعِلْمِ الْعِلْ

#### الإعراب الموجز

( بِعَارِض ) : جار ومجرور متعلق بـ ( حَكَتْ ) من البيت السابق .

( جَادَ ) : فعل ماض ، وفاعله مستتر فيه يعود إلى ( عَارِضٍ ) .

والجملة نعت (عَارِضِ).

(أَوْ ): حرف عطف وغاية .

(خِلْتُ ) بكسر الخاء : فعل وفاعل .

( البِطَاحَ ) : مفعول أول .

( بِهَا ) : جار ومجرور خبر مقدم .

(سَيْبٌ): مبتدأ مؤخر.

والجملة من المبتدأ والخبر في موضع نصب مفعول ثان لـ (خلتُ ) .

( مِنَ اليَمِّ ) بفتح الياء وتشديد الميم : جار ومجرور نعت ( سَيْبٌ ) .

( أَوْ سَيْلٌ ) بفتح السين : معطوف على ( سَيْبٌ ) .

( مِنَ العَرِمِ ) بفتح العين وكسر الراء : جار ومجرور في موضع النعت لـ ( سَيْلٌ ) .

#### تفسير الكلمات

( بِعَارِضٍ ) : أي بسحاب ، والمراد به هنا السحاب الذي أرسله الله الله تعالى بسبب دعوة النبي الله .

( جَادَ ) : أي جاد هذا العارض بالمطر الكثير .

( خِلْتُ ) : ظننتُ .

(البِطَاحَ): جمع أبطح، وهو الوادي المتسع الذي فيه دِقاق الحصى.

(سَيْبٌ): الماء الجاري.

(مِنَ اليَمِّ): من البحر.

( **العَرِمِ** ) : الوادي .

وكما يلاحظ القارئ فإن في هذا البيت من المحسنات البديعية الجناس الناقص في قوله: (سَيْتٌ) و(سَيْلٌ).

### المعنى الكلي

إن المصنف هنا ذكر أن هذا الإحياء للأرض إنما هو بسبب دعوته بعارض أرسله الله تعالى فيها ، حتى جاد وكثر مطر هذا العارض إلى أن ظننتُ الوادي المتسع ماء جارياً من البحر ، أو سائلاً من الوادي .

فالمصنف هنا يتشكك في الماء الكثير الكائن على سطح الأرض: هل هو سيب من البحر، أو سيل من السد؟ والقارئ مخير بينهما، فإما أن يشبهه بسيب البحر، وإما أن يشبهه بسيل السد.

ثم قال رحمه الله:

دَعْنِي وَوَصْفِيَ آياتٍ لَهُ ظَهَرَتْ

ظُهُ ورَ نَارِ القِرَى لَيْلاً عَلَى عَلَم



## ٨٨ - دَعْنِي وَوَصْفِي آياتٍ لَـهُ ظَهَرَتْ

## ظُهُ ورَ نَارِ القِرَى لَيْلاً عَلَى عَلَمِ

### الإعراب الموجز

( دَعْنِي ) : فعل أمر وفاعل ومفعول به .

( وَوَصْفِيَ ) : مفعول معه ، وهو مصدر مضاف إلى فاعله وهو ياء المتكلم .

(آياتٍ) بمد الهمزة وكسر التاء: مفعول لـ ( وَصْفِيَ ) .

(لَـهُ): جار ومجرور متعلق بنعت (آيــَاتٍ).

( ظَهَرَتْ ) : فعل ماض ، والتاء للتأنيث .

( ظُهُورَ ): مفعول مطلق مبين للنوع .

( نَارِ ) : مضاف إليه ، وهي أيضاً مضافة .

(القِرَى) بكسر القاف وفتح الراء: مضاف إليه.

(كَيْلاً): مفعول فيه .

(عَلَى عَلَمِ): جار ومجرور متعلق بــ (ظُهُورَ).

### تفسير الكلمات

( دَعْنِي ): أي اتركني .

( وَوَصْفِيَ ) : الواو بمعنى مع ، والمراد بالوصف هنا نظم الأوصاف في الكلام المخيَّل الموزون .

(آياتِ): المراد بها المعجزات الباهرة بالكلمات الظاهرة والآيات القرآنية .

( ظَهَرَتْ ) : تبيّنت .

( **ظُــهُورَ** ) : أي مثل ظهور .

(نَارِ القِرَى): أي الضيافة.

ونار القرى هي التي يوقدها العبيد بأمر من أسيادهم من العرب الذين اشتهروا بالكرم على رؤوس الجبال ليلاً ؟ ليشاهدها الضيفان فيهتدوا بها إلى منازلهم .

( عَلَى عَلَمِ ) : أي على جبل من الجبال المرتفعة التي يُهتدى بها .

### المعنى الكلي

يقول المصنف للمعاند العاذل:

اتركني أصف آياتٍ ومعجزاتٍ له ظهرت واتضحت وضوحاً وظهوراً ، مثل ظهور نار القرى التي توقد في ليل مظلم على مكان مرتفع ليهتدي بها الغريب .

ثم قال:

فَاللَّهُ رُّ يَلْ دَادُ حُسْناً وَهو مُنْتَظِمٌ

وَكَيْسَ يَنْقُصُ قَدْراً غَيْرَ مُنْتَظِم



### ٨٩ - فَاللَّدُّرُّ يَلِزْدَادُ حُسْناً وَهو مُنْتَظِمٌ وَلَالْسَ يَلْقُصُ قَادُراً غَايْرَ مُنْتَظِم

#### الإعراب الموجز

( فَاللُّرُّ ) بضم الدال والراء : مبتدأ .

( يَرْدَادُ ) : فعل مضارع ، وفاعله مستتر فيه .

(حُسْناً) بضم الحاء: مفعول به لـ ( يَزْدَادُ ) .

والجملة خبر المبتدأ ، والرابط بينهما الضمير المستتر في ( يَزْدَادُ ) .

( وَهُوَ مُنْ تَظِمٌ ) : مبتدأ وخبر في موضع نصب على الحال من فاعل ( يَزْدَادُ ) .

( وَلَيْسَ ) : فعل ماض ناقص ، واسمه مستتر فيه جوازاً .

(يَنْقُصُ ): فعل مضارع ، وفاعله مستتر فيه جوازاً .

( قَدْراً ) : مفعول به . والجملة في موضع نصب خبر ( لَيْسَ ) .

(غَيْرَ): حال من فاعل (يَنْقُصُ).

( مُنْ تَظِم ) بضم الميم وكسر الظاء: مضاف إليه.

### تفسير الكلمات

( فَالدُّرُّ ) : اللؤلؤ المعروف في لألأته .

( يَزْدَادُ خُسْناً ) : يزداد بهاء وجمالاً .

( وَهوَ ) : أي والحال أنه .

( مُنْ تَظِمٌ ) : أي مجتمع في سلك لترتيبه وتنزيله في منازله المتناسبة .

( وَلَيْسَ يَنْقُصُ قَدْراً غَيْرَ مُنْ تَظِم ): أي حال كونه غير منتظم ؟ لأن حسنه ذاتي له فلا يفارقه .

### المعنى الكلي

إن المصنف رحمه الله تعالى قال:

إذا كانت آياته ومعجزاته ظهرت ظهور نار القرى ليلاً على علم كما هو مبين في البيت السابق، فما فائدة وصفك له بهذا النظم؟ قال: فأجيب: وإنها وإن كانت آياته ومعجزاته في ظاهرة ظهوراً تاماً، فإن ظهورها يزداد بذكرها كما أن حسنها يزداد بنظمها. وإن عدم نظمها لا ينقص من قدرها شيئاً، فحُسنها ذاتي لها لا يفارقها سواء كان نثراً أو نظماً، مع أن ما يحصل من زيادة الالتذاذ بسماعها منظومة يَنقص مع الإخبار بها منثورة ؛ حيث ما يزيد بوصف ينقص بسلب ذلك الوصف. فاللؤلؤ يزداد حسناً والحال أنه منتظم في السلك لترتيبه وتنزيله في المنازل المتناسبة، وليس ينقص قدراً حال كونه غير منظم ؛ لأنه في الأصل حَسَن لذاته، ولا يفارقه سواء كان منظوماً أو غير منظوم.

وخلاصة المعنى أن معجزات النبي شُبّهت هذا باللؤلؤ الثمين البهي والجوهر النفيس في أطواق وأعناق الحسناوات، فهو وإن كان في حالة كونه منثوراً غير بخس ولا مهين، فهو في حالة كونه منظوماً في عقد جيد الجسان أحسن صورة وأبهى سمة في المنظر والعيان.

ثم قال المصنف:

فَمَ اللَّهُ اللّ

# • ٩ - فَمَا تَطَاوُلُ آمَالِ المَدِيحِ إِلَى مَا فِيهِ مِنْ كَرَمِ الأَخْلاقِ وَالشِّيَمِ

### الإعراب الموجز

لنا في الشطر الأول من هذا البيت ثلاثة أوجه للإعراب:

### الأول :

( مَا ): نافية .

( تَطَاوَلَ ): فعل ماض.

(آمَالي) بمد الهمزة: فاعل.

( المَدِيحَ ) : منصوب بنزع الخافض .

ويكون المعنى على هذا: فلِمَ تَطَاوَلَ آمالي بالمديح الصادر مني لعلمي باليأس على ذلك والعجز عما هنالك.

### الثاني :

( مَا ): للاستفهام الإنكاري وهي مبتدأ.

( تَطَاوُلُ ) : مصدر مرفوع على أنه خبر ( مَا ) الاستفهامية .

(آمَالي): مضاف إليه.

( المَدِيحَ ) : منصوب بنزع الخافض .

ويكون المعنى على هذا: فما فائدة تَطَاوُل آمالي بالمديح إلى تمام ما فيه الله من كرم الأخلاق والشيم مع أنها لا تتناهى .

#### الثالث:

فقد شرح القسطلاني ( آمَالِي ) بلاياء ، وجعل ( المَدِيحَ )

مجروراً لأنه مضاف إليه لكن على تقدير مضاف ، أي آمالِ صاحب المديح .

وهذا الذي اعتمدناه هنا في كتابة البيت.

( إِلَىٰ مَا ) : جار ومجرور متعلق بــ ( تَطَاوُلُ ) .

( مِنْ كَرَمٍ ) : جار ومجرور بيان لـ ( مَا ) متعلق بما تعلق بـه المجرور قبله .

( الأَخْلاَقِ ) بفتح الهمزة : مضاف إليه .

( وَالشِّيم ) بكسر الشين وفتح الياء : معطوف على ( الأَّخْلاَقِ ) .

### تفسير الكلمات

( فَمَا تَطَاوُلُ ) : التطاول إلى الشيء طلب الوصول إليه ، وفي الأصل مد العنق .

(آمَالِ): جمع أمل وهو الرجاء.

( المَدِيح ) : أي صاحب المديح ، والمديح هو الثناء الحسن .

(إِلَى ) : أي إلى استقصاء .

( مِنْ كَرَمِ الْأَخْلاَقِ ) : أي التي جبله الله عليها . والأخلاق جمع خُلُق بضمتين ، وهو ما جُبل عليه الشخص .

( وَالشِّيَمِ ) : جمع شيمة ، وهي الغريزة والطبيعة .

والمعنى وكرم الشيم.

### المعنى الكلي

يقول المصنف في هذا البيت:

إذا كانت صفاته الله المرك لها ، فكيف تصل آمال المادحين إلى تمام ما فيه الله من استقصاء مكارم الأخلاق والطباع التي جُبل عليها ؟!

ثم قال:

آياتُ حَقِّ مِنَ الرَّحْمَنِ مُحْدَثَةٌ

قَدِيمَةٌ صِفَةُ المَوْصُوفِ بِالقِدَم



## ٩١ - آياتُ حَقِّ مِنَ الرَّحْمَنِ مُحْدَثَةٌ

### قَدِيمَ ــ أُ صِــفَةُ المَوْصُــوفِ بِالقِــدَمِ

### الإعراب الموجز

(آيكاتُ حَقِّ): مبتدأ ومضاف إليه.

( مِنَ الـرَّحْمَنِ ) : جار ومجرور خبر أول .

(مُـحْدَثَةُ): خبر ثانٍ.

( **قَدِيمَةٌ** ): خبر ثالث .

وتمييزهما محذوف ، أي محدثةٌ إنزالاً وقديمةٌ معنى .

( صِفَــةُ ) : خبر رابع .

ومَن منع تعداد الخبر قدّر لكل خبر ما عـدا الأول مبتـدأ محذوفاً.

( المَوْصُوفِ ): مضاف إليه .

( بِالقِدَمِ ) بكسر القاف وفتح الدال : جار ومجرور متعلق برا المَوْصُوفِ ) .

### تفسير الكلمات

( آيَاتُ ) : جمع آية من القرآن .

( حَقٌّ ) : أي من معجزاته الله آيات موصوفة بأنها حق .

( مِنَ الرَّحْمَن ) : أي من عند الرحمن .

( مُحْدَثَةٌ ) : أي إنزالها ، أخذاً من قوله تعالى : ﴿ وَمَا يَأْتِيهِم مِّن ذِكْرِ مِّنَ ٱلرَّحُمُٰنِ مُحْدَثٍ ﴾ [النَّهُ: ٥] ، أي كتاب منزل . ( قَدِيمَةٌ ) : أي قائمة بذاته تعالى ، والقِدَم ضد الحدوث .

( صِفَةُ المَوْصُوفِ بِالقِدَمِ ) : هو الله الله الأول بلا بداية والآخر بلا نهاية .

### المعنى الكلي

يقول الناظم رحمه الله تعالى:

١ - دلالة بالوضع: وهي التي اعتبرها العلامة ابن قاسم، فإنَّ المدلول بهذه الدلالة مساوٍ للمدلول الذي تدل عليه الصفة القديمة.

٢- ودلالة بالالتزام العرفي لا العقلي: وهي التي اعتبرها الإمام السنوسي وغيره من المتقدمين ، فإن المدلول بهذه الدلالة هي الصفة القديمة .

فكل من المُسْلَكَيْن صحيح كما في الحواشي الكبرى.

ثم قال رحمه الله تعالى:

لَــمْ تَقْــتَرِنْ بِزَمَـانٍ وَهـيَ تُخبِرُنَــا عَــنِ الـمَعَــادِ وَعَــنْ عَــادٍ وَعَــنْ إِرَمِ



### ٩٢ - لَمْ تَقْتَرِنْ بِزَمَانٍ وَهِيَ تُخْبِرُنَا

### عَنِ المَعَادِ وَعَنْ عَادٍ وَعَنْ إِرَمِ

#### الإعراب الموجز

(كَمُ ) : حرف جزم .

( تَقْـتَرِنْ ) : فعل مضارع مجـزوم بـ ( لَمْ ) ، وفاعلـه ضـمير مسـتتر جوازاً يعود إلى ( آياتُ حَقِّ ) على تقدير حال محذوفة .

(بِزَمَانٍ): جار ومجرور متعلق بـ (تَقْـتَرِنْ)، والتقـدير: لم تقـترن الآيات حال كونها قديمة بزمان.

( وَهِيَ تُـخْبِرُنَا ) : مبتدأ وخبره .

( عَنِ المَعَادِ )، ( وَعَنْ عَادٍ )، ( وَعَنْ إِرَمِ ) بكسر الهمزة وفتح الـراء: كلها جار ومجرور متعلقات بـ ( تُخْبِرُنـــَا ) .

### تفسير الكلمات

( لَمْ تَقْتَرِنْ ) : أي مدلو لاتها ، والاقتران هو المصاحبة .

( بِزَمَانِ ) : أي لأنها قديمة من حيث معناها ، والزمان حادث ، والقديم لا يقترن بالحادث لأنه لو اقترن به لكان حادثاً .

( وَهِيَ تُخُبِرُنَا ) : أي الآيات ألفاظ دالة على مدلول قديم .

( عَنِ المَعَادِ ): أي عن عود الخَلْق بعد انعدامهم ، وهو الرجوع إلى الله تعالى في الدار الآخرة بعد موتنا وانتقالنا من دار الدنيا .

إرم بن سام بن نوح ، وكان كافراً يعبد القمر . يروى أنه عاش ألف سنة ومائتين ، وتزوج ألف امرأة ، وقبل أن يموت رأى من صلبه أربعة آلاف .

( وَعَنْ إِرَمِ ): أي وتخبرنا تلك الآيات أيضاً عن مدينة إرَم التي بناها شداد بن عاد الذي كان قد وَلِيَ الْملك عن أبيه ، فسمع بذكر الجنة وما فيها ، فعزم أن يبني مثلها ، فبنى مدينة إرم في ثلاثمائة سنة ، وجعل قصورها من النهب والفضة ، وأساطينها () من الزمرجد والياقوت ، وجعل فيها أنهاراً مطردة ، وأصنافاً من الشجر ، وبسط أرضها بتربة من المسك الخالص ، وجعل حصباءها من اللؤلؤ . وعند كمالها رحل إليها بأهل مملكته ، فلما كان منها على مسيرة يوم وليلة ، بعث الله عليهم صيحة من السماء فأهلكتهم جميعاً .

وقد أطنب المؤرخون كثيراً في شرح إرم وشرح صفاتها ، وهذا مختصر ذلك .

واعلم أن الإخبار عن المعاد قوله تعالى : ﴿ وَهُوَالَّذِي يَبْدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُرَّيُعِيدُهُ ﴿ ﴾ [الرِّضِ: ٢٧] .

والإخبار عن عاد قوله تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمُ هُودًا ﴾ [الأَبْلَقِ: ١٠]. والإخبار عن عاد قوله تعالى: ﴿ أَلَمُ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ وَالْإِخبِارِ عَنْ إِرَمْ قُولِهِ تَعْلَىٰ إِنَّا أَلُمُ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ۞ إِرَمَ ذَاتِ ٱلْحِمَادِ ﴾ [الفَهَنِيُ ].

<sup>(</sup>١) أي عمدانها .

ولقد كرّر المصنف (عَنْ) في الثلاثة لأنها أنواع مختلفة ، فلا يحسن جمعها في واحد . ولأن لكل أخباراً تخصه ، ولأن الأول زمان ، والثالث مكان ، والأوسط ذات . فتنبّه أيها القارئ لذلك .

#### المعنى الكلي

ذكر المصنف أن هذه الآيات البينات لم تختص بزمان دون زمان ، ولا بوقت دون وقت كسائر الكتب ، بـل كانـت في جميع الأزمنة الغابرة والأعصر الماضية .

وإن حكمها متحقق ثابت مع كل زمان مستقبل ، وهي منورة لقلوبنا بنور الإيمان ، مفيضة علينا معارف الحقائق والعرفان ، جالية أرواحنا بتجلّي اليقين والإيقان . تخبرنا عما وقع في الأزمنة الماضية ، وعما يقع في الأزمنة الآتية من أمر المعاد وأمارات الحشر يوم التناد . فقد أفادتنا علماً يتعلق به سعادة الدارين الدنيا والآخرة .

ثم قال رحمه الله تعالى: دَامَــتْ لَــدَيْنَا فَفَاقَــتْ كُــلَّ مُعْجِــزَةٍ مِــنَ النَّبِيِّــينَ إِذْ جَــاءَتْ وَلَمْ تَــدُم



### ٩٣ - دَامَتْ لَـدَيْنَا فَفَاقَتْ كُـلَّ مُعْجِـزَةٍ

### مِنَ النَّبِيِّينَ إِذْ جَاءَتْ وَلَمْ تَدُمِ

### الإعراب الموجز

( دَامَتْ ) : فعل ماض والتاء للتأنيث ، وفاعله ضمير مستتر يعود على ( آياتُ ) .

(لَدَیْنَا): جار ومجرور متعلق بـ (دَامَتْ).

( فَفَاقَتْ ) : معطوف على ( دَامَتْ ) .

(كُلُّ ): مفعول ( فَاقَتْ ) .

( مُعْجِزَةٍ ): مضاف إليه .

( مِنَ النَّبِيِّينَ ) : جار ومجرور نعت ( مُعْجِزَةٍ ) .

( إِذْ ) بكسر الهمزة وسكون الـذال : علـة لــ ( فَاقَـتْ ) ، ويجـوز أن تكون حرفاً أو ظرفاً .

( جَاءَتْ ): فعل ماض، وفاعله مستتر فيه يعود إلى ( كُلُّ مُعْجِزَةٍ ).

( وَلَمْ تَـدُم ) : جملة فعلية حال من فاعل ( جَاءَتْ ) المستتر فيه .

#### تفسير الكلمات

( دَامَتْ ) : بقيت واستمرت .

(لَدَيْنَا): أي عندنا، فتسبب ذلك أنها فاقت.

( فَفَاقَتْ ) : غلبت .

(كُلُّ مُعْجِزَةٍ): أي كل معجزة صدرت من النبيين غير نبينا محمد الله والمعجزة مأخوذة من الإعجاز ؛ لأنها تعجز الخصوم عن أن يأتوا بمثلها. وهي أمر خارق للعادة مقرون بالتحدى ، وهو دعوة النبوة أو الرسالة.

( مِنَ النَّبِيِّنَ ) : أي مضت وسلفت من النبيين .

(إِذْ جَاءَتْ): أي أتت منهم.

( وَلَمْ تَكُم ) : أي لم تبق ولم تستمر معجزاتهم ، بل انقضت بانقضاء أوقاتهم فلم يبق إلا خبرها .

### المعنى الكلي

قال المصنف رحمه الله تعالى:

إن هذه الآيات التي وقع إليها الإعجاز باقية عندنا ، ففاقت بالشرف والدوام كل معجزة ظهرت على أيدي النبيين صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين قبل ذلك .

فمعجزاتهم انقضت بانقضائهم ، وظهرت على أيديهم مرة واحدة في مدة حياتهم ، وذلك حين وقوع التحدي بها ثم لم تعد تظهر . أما القرآن الكريم صاحب الآيات الظاهرة والباهرة ، فإنه معجزة متكررة باقية إلى يوم القيامة ؛ وذلك لأنه لله كان الله تبارك وتعالى معجزته مستمرة إلى يوم الدين .

وأما وجوه إعجازه فهي كونه آية باقية لا تعدم ولا تنتهي ما بقيت الدنيا ، فقد تكفّل الله تبارك وتعالى بحفظه وهو القائل : ﴿ إِنَّا كُورُ أَوْ إِنَّا لَهُ لِحَوْظُونَ ﴾ [النَّخُ : ٩] .

ثم قال الناظم:

مُحَكَّمَاتٌ فَمَا تُبْقِينَ مِنْ شُبَهِ

لِذِي شِقَاقٍ وَمَا تَبْغِينَ مِنْ حَكَمِ



### ٩٤ - مُحَـكَّمَاتٌ فَمَا تُبْقِينَ مِنْ شُبَهِ

### لِـذِي شِـقَاقٍ وَمَـا تَبْغِـينَ مِـنْ حَكَـمِ

### الإعراب الموجز

( مُحَكَمَّاتٌ ) : صفة ( آياتُ حَقِّ ) في البيت الواحد والتسعين .

(فَمَا): حرف نفى.

( تُـبُقِينَ ) بضم التاء وكسر القاف : فعل وفاعل ، والضمير يعود لـ( آياتُ ) .

( مِنْ ) : زائدة لا تتعلق بشيء .

( شُبَهٍ ) بضم الشين وفتح الباء : مفعول ( تُـبْقِينَ ) .

(لِذِي) بكسر اللام والذال: جار ومجرور متعلق بـ (شُبَهٍ).

( شِقَاقِ ): مضاف إليه .

( وَمَا ): نافية .

(تَبْغِينَ) بفتح التاء وسكون الباء وكسر الغين: معطوف على (تُبْقِينَ).

( مِنْ ) : زائدة لا تتعلق بشيء .

( حَكُم ) بفتح الحاء والكاف : مفعول ( تَبْغِينَ ) .

#### تفسير الكلمات

( مُحَكَمَّمَاتُ ): أي هذه الآيات المذكورة محكمات ألفاظها ، متقنات النظم في البلاغة ونهاية الوصف مما لا يقدر البشر على الإتيان بمثلها .

ويدل على ذلك قوله تبارك وتعالى: ﴿ قُل لَيِنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَٱلْجِنُ عَلَىٓ أَن يَأْتُولُ بِمِثْلِهِ عَلَا اللَّهُوَ اللَّهِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ عَوَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ مَر لِبَعْضِ ظَهِ يَرًا ﴾ [الإنا : ٨٨].

( فَمَا تُبْقِينَ ): فما تتركن تلك الآيات المحكمات.

( مِنْ شُبَهٍ ) : جمع شبهة ، وهي ما يُظَنُّ دليلاً وليست بدليل .

(لِذِي شِقَاق ): أي لصاحب خلاف.

والمراد به هنا الكافر ؛ لأنه شاقٌ للدين ، إذ هو في شق والإسلام في شق آخر .

( وَمَا تَبْغِينَ ) : أي ولا تطلبن .

( مِنْ حَكَم ) : أي حاكم يحكم بها .

### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

إن هـذه الآيات متقنات النظم في البلاغة والفصاحة بحيث لا يستطيع البشر أن يأتوا بمثلها ، وهذا دليل واضح على أنها من عند الله تبارك وتعالى ، كما قال الله في محكم كتابه : ﴿ وَإِن كُنتُمُ فِي رَبِّ مِمّاً نَزَّلِنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةِ مِّن مِّثْلِهِ ٤ ﴾ [الثقة: ٢٣].

ومع هذا فإنها محفوظة من التحريف والتبديل والتغيير، وستبقى ناصرة لأهل الحق، ومزيلة لشبه أهل الضلال والزيغ والعناد، فما تبقى بها شبهة لصاحب خلاف، وما تطلب حاكماً يحكم على خلاف ما أتت به لظهور براهينها عليه.

قال تعالى: ﴿ وَقُلْ جَآءَ ٱلْحُقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَطِلُ ۚ إِنَّ ٱلْبَطِلَ كَانَ زَهُوقًا ﴾ [الانِئَة: ٨١].

ثم قال المصنف:

مَا خُورِبَتْ قَطُّ إِلاَّ عَادَمِنْ حَرَبٍ

أَعْدَى الأَعَادِي إِلَيْهَا مُلْقِى السَّلَم

# ٩٥ - مَا حُورِبَتْ قَطُّ إِلاَّ عَادَ مِنْ حَرَبٍ أَعْدَى الأَعَادِي إِلَيْهَا مُلْقِيَ السَّلَم

### الإعراب الموجز

( مَا ) : نافىة .

( حُورِبَتْ ) بضم الحاء وكسر الراء: فعل ماض مبني لما لم يُسَمَّ فاعله، ونائب الفاعل ضمير مستتر فيه يعود إلى (آياتُ ).

( قَطُّ ) بفتح القاف وضم الطاء المشددة : ظرف زمان ماض متعلق بـ ( حُور بَتْ ) .

( إلاًّ ) : حرف إيجاد .

( **عَادَ** ) : فعل ماض .

( مِنْ حَرَبٍ ) بفتح الحاء والراء : جار ومجرور متعلق بــ ( عَــادَ ) ، و مِنْ كَرَبٍ ) تعليلية .

( أُعْدَى ) بالقصر : فاعل ( عَادَ ) .

(الأعادي): مضاف إليه.

( إِلَيْهَا ): جار ومجرور متعلق بـ (عَادَ )، والضمير يعود لـ ( آيَاتُ ).

( مُلْقِيَ) بضم الميم وسكون اللام وكسر القاف: حال من فاعل (عَادَ).

( السَّلَم ) بفتح السين واللام : مضاف إليه .

#### تفسير الكلمات

( مَا حُورِبَتْ ) : أي ما حارب النبي النبي الخرية أو خاصمه في النبوة جحداً له وحاربه النبي النبي القرآن إلا كان هو الغالب عليه الصلاة والسلام .

( قَطُّ ) : ظرف بمعنى الزمن الماضي .

(عَادَ): رجع.

( مِنْ حَرَبٍ ) : المقصود به السلب ، مأخوذ من قولهم : حَرَبتُ الرجل حرباً أي سلبته . والمراد هنا الشدة .

( أَعْدَى ) : أي أشد حرصاً على العداوة التي هي ضد الصداقة .

(الأُعَادِي): جمع أعداء ، وأعداء جمع عدو. إذاً فالأعادي جمع الجمع.

( إِلَيْهَا ): أي إلى الآيات.

( مُلْقِيَ ) : اسم فاعل من الإلقاء ، والمقصود به الطرح .

( السَّلَم ) : السلاح ، وهو كناية عن الصلح .

### المعنى الكلي

قال المصنف رحمه الله تعالى:

ما حارب أحدٌ النبي الله إلا كان عليه الصلاة والسلام هو الغالب، ورجع أشد الأعادي عداوة إليها - أي الآيات - ملقي السلاح، وسلم للنبي الما بدخوله للإسلام، وإما بتركه المحاربة لشدة بلاغة هذه الآيات.

وإسناد المحاربة إليها مجاز هنا ؛ لأن المحارب هو الذي أتى بهما لا هي .

ثم قال:

رَدَّتْ بَلاَغَتُهَا دَعْوَى مُعَارِضِهَا

رَدَّ الغَيُّ وِرِ يَدَ الجَانِي عَنِ الخُرَمِ



### ٩٦ - رَدَّتْ بَلاَغَتُ هَا دَعْ وَى مُعَارِضِهَا

### رَدَّ الغَيُرودِ يَدَ الْجَانِي عَن الْحُرَمِ

### الإعراب الموجز

( رَدَّتْ بَلاَغَتُ هَا ) : فعل وفاعل ، والتاء للتأنيث .

(دَعْوَى): مفعول به ، وهي مضاف .

(مُعَارضِهَا): مضاف إليه.

(رَدَّ): مفعول مطلق تشبيهي ، أي رداً مثل رد .

( الغَيُورِ ) بفتح الغين وضم الياء : مضاف إليه من إضافة المصدر إلى فاعله .

(يَدَ): مفعول لـ (رَدَّ).

( الجَانِي ) بالجيم والنون : مضاف إليه .

(عَنِ الْحُرَمِ) بضم الحاء وفتح الراء: جار ومجرور متعلق بـ (رَدَّ).

### تفسير الكلمات

(رَدَّتُ ): بمعنى صرفت .

( بَلاَغَتُها ) : أي بلاغة هذه الآيات .

والبلاغة في كلام العرب مطابقة الكلام لمقتضى الحال مع فصاحته ، والفصاحة هي خلو الكلام من الحشو والتعقيد والغرابة .

( دَعْوَى مُعَارِضِهَا ) : على أن يأتي بمثلها .

(رَدَّ الغَيُورِ): أي رداً مثل رد الشخص الشديد الغيرة على النساء .

( الجَانِي ) : مأخوذ من الجناية ، يقال : جنى عليه جناية أي فعل به مكروهاً .

( عَنِ الْحُرَم ) : أي عن أهل وعرض الرجل .

### المعنى الكلي

لما كانت آيات القرآن الكريم في قمة البلاغة ، ووقف الخلائق أمامها عاجزين عن معارضتها وعن الإتيان بمثلها ، صرفت وأبطلت فصاحتها مع مطابقتها لمقتضيات الأحوال دعوى معارضها ردّ الغيور على النساء يد الجاني عن نسائه الحرم. فإن مِن كونه غيوراً يقتضي أن لا يسامح في ترك الجناية لالتماس النساء وإن لم تكن من محارمه ، بل يرد أيدي الجناة عنهن بمقتضى طبعه ، فكيف برَدِّه يد الجاني عن حُرَمِه ؟

وهنا أشار المصنف إلى مسيلمة الكذاب حين عارض القرآن لما ادعى النبوة ، وأراد أن يتشبّه بالقرآن الكريم فقال معارضاً سورة النازعات : ( والطاحنات طحناً ، والعاجنات عجناً ، والخابزات خبزاً ) . فافتُضح بذلك لا بارك الله فيه ، ولا بمن اتبعه ومات على طريقه .

ثم قال الناظم رحمه الله تعالى: لَـهَــا مَعَــانٍ كَمَــوْجِ البَحْــرِ فِي مَــدَدٍ وَفَــوْقَ جَــوْهَرِهِ فِي الـحُسْــنِ وَالقِــيَمِ



### ٩٧ - لَهَا مَعَانٍ كَمَوْجِ البَحْرِ فِي مَدَدٍ وَفَوْقَ جَوْهَرِهِ فِي الْحُسْنِ وَالقِيمِ

#### الإعراب الموجز

( لَهَا ): جار ومجرور متعلق بخبر مقدم، والضمير يعود لـ ( آيَاتُ ).

( مَعَانٍ ) : مبتدأ مؤخر .

(كَمَوْج): جار ومجرور نعت لـ (مَعَانٍ).

(البَحْر): مضاف إليه.

( فِي مَدَدٍ ) بفتحتين : جار ومجرور متعلق بالكاف لِما فيه من معنى التشبيه .

( وَفَوْقَ ) : معطوف على نعت ( مَعَانٍ ) ، وهي مضاف .

( جَوْهَرِهِ ) : مضاف إليه ، والضمير يعود لـ ( البَحْرِ ) .

( فِي الحُسْنِ ) بضم الحاء وسكون السين : جار ومجرور متعلق بمحل الظرف .

( وَالقِيمَمِ ) بكسر القاف وفتح الياء : معطوف على ( الحُسُنِ ) .

#### تفسير الكلمات

( لَهَا ) : أي لهذه الآيات والمعجزات .

( مَعَانِ ) : جمع معنيُّ ، وهو المراد من اللفظ .

( كَمَوْجِ البَحْرِ ) : أي مثل موج البحر ، والموج هو المضطرب من الماء .

(فِي مَلَدٍ): أي في كونه يمد بعضه بعضاً ، إذْ ما مِن موجة

إلا وبعدها موجة . والمراد بالمدد هنا الزيادة .

( وَفُوْقَ ) : معطوف على قوله ( كَمَوْج ) .

( جَوْهَرهِ ) : المراد الدر المستخرِج من البحر .

(فِي الْحُسْن ): هو ضد القبح.

( وَالقِيَم ) : جمع قيمة ، والمراد بها هنا القدر والشرف .

### المعنى الكلي

أراد المصنف هنا أن يقول للآخرين بأن هذه الآيات المذكورة لها معان كثيرة لا نهاية لها ، فهي في كثرتها وإمداد بعضها بعضاً كموج البحر في مدد ، وفي حسنها البديع وما لها من القدر والشرف الرفيع فائقة حُسن جوهر البحر .

ثم بَيَّنَ أن مع كثرتها فإنها لا توصف بالملالة ، وعجائبها لا تعد ولا تحصى ، فقال :

فَمَا تُعَلَّ وَلاَ تُحْصَى عَجَائِبُهَا وَلاَ تُسَامُ عَلَى الإِكْثَارِ بِالسَّامُ



### ٩٨ - فَمَا تُعَدُّ وَلاَ تُصحْصَى عَجَائِبُهَا

### وَلاَ تُسَامُ عَلَى الإِكْثَارِ بِالسَّامُ

### الإعراب الموجز

( فَمَا ) : حرف نفي .

(تُعَدُّ) بضم التاء وفتح العين: فعل مضارع مبني للمفعول، ونائب الفاعل مستتر فيه يعود على المتنازع منه وهو (عَجَائِبُهَا).

( وَلاَ تُحْصَى ) : بالبناء للمفعول معطوف على ( تُعَدُّ ) .

( عَجَائِبُهَا ) : نائب فاعل ( تُحـُصَى ) .

( وَلاَ تُسَامُ ) بضم التاء وفتح السين : معطوف على ( تُعَدُّ ) ، ونائب فاعله مستتر فيه يعود إلى ( آياتُ ) .

( عَلَى الإِكْثَارِ ) بكسر الهمزة : جار ومجرور .

( بِالسَّأْمِ ) بفتح السين المشددة والهمزة المخففة : متعلق مع ما قبله بر ( تُسَامُ ) .

#### تفسير الكلمات

( فَمَا تُعَدُّ ) : أي من كثرتها .

( وَلاَ تُـحْصَى ) : من غزارتها .

( عَجَائِبُهَا ) : أي معانيها العجيبة .

والعجائب جمع عجيبة ، وهي الشيء الذي لا نظير له .

( وَلاَ تُسَامُ ) : أي لا توصف .

(عَلَى الْإِكْثَارِ): على هنا بمعنى مع ، أي مع الإكثار منها الذي لا غاية له .

(بِالسَّأَم): بالملل.

وهنا البيت مفرّع على البيت الذي قبله ، فالشطر الأول فيه مفرع على الشطر الأول ، والشطر الثاني على الشطر الثاني .

### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

إن هذه الآيات إذا كان لها معان كموج البحر في الكثرة التي لا غاية لها ، وفوق جوهره في الحُسن والقدر والشرف ، ترتب على ذلك أنها لا تُحصى معانيها العجيبة ، ولا تُعَدُّ لعدم تناهيها ، ولا توصف بالملل مع الإكثار منها لحسنها .

أما غيرها من الكلام ولو بلغ الغاية مما يليق به من الحُسن والبلاغة ، فإنه يوصف بالملل مع الإكثار منه وترديده ، بخلاف آيات القرآن الكريم ، فقارئها لا يملها ، وسامعها لا يمجها ، بل الإكباب على تلاوتها يزيدها حلاوة ، ويوجب لها محبة وطلاوة . وكما ورد في الحديث الشريف أن النبي وصف القرآن فقال: «إنه لا يَخْلَقُ على كثرة الرد ، ولا تنقضي عبره ، ولا تفنى عجائبه ، هو الفصل ليس بالهزل ، لا يشبع منه العلماء ، ولا تزيغ منه الأهواء ، ولا تلتبس به الألسنة ... » «».

ثم قال صاحب التصنيف:

قَرَّتْ بِهَا عَيْنُ قَارِيهَا فَقُلْتُ لَـهُ

لَقَدْ ظَفِرْتَ بِحَبْلِ الله فَاعْتَصِمِ

<sup>(</sup>١) ذكره القاضي عياض في الشفاء .

### ٩٩ - قَرَّتْ بِهَا عَيْنُ قَارِيهَا فَقُلْتُ لَـهُ

### لَقَدْ ظَفِرْتَ بِحَبْلِ الله فَاعْتَصِم

#### الإعراب الموجز

( قَرَّتْ ) بفتح القاف وتشديد الراء : فعل ماض والتاء للتأنيث .

( بَهَا): جار ومجرور متعلق بـ ( قَرَّتْ )، والضمير يعود لـ ( آيَاتُ ).

(عَيْنُ): فاعل (قَرَّتْ)، وهي مضاف.

(قَارِيهَا): مضاف إليه.

( فَقُلْتُ ) بضم التاء : فعل وفاعل .

(لَـهُ): جار ومجرور متعلق بـ (قُلْتُ) ، والضمير يعود لـ (قَارِيهَا).

( لَقَدْ ) : حرف تحقيق .

( ظَفِرْتَ ) بفتح التاء : فعل وفاعل ، والجملة جواب لقسم محذوف .

( بِحَبْل ) : جار ومجرور متعلق بـ ( ظَفِرْتَ ) .

(الله): اسم الجلالة مضاف إليه.

( فَاعْتَصِم ) : فعل أمر ، وفاعله ضمير مستتر وجوباً تقديره أنت .

### تفسير الكلمات

(قَرَّتْ): سكنت واطمأنت.

( بِهَا ) : الضمير راجع للآيات .

(عَيْنُ): بمعنى ذات.

( **قَارِيهَا** ): أي تاليها لحصول السرور له .

( فَقُلْتُ لَـهُ ) : أي فلما قرّت عين قاريها لقراءة ألفاظها العذبة قلتُ له حينئذ ...

(لَقَدُ): أي والله لقد.

( ظَفِرْتَ ): فزت أيها القارئ.

( بِحَبْل الله ): بسبب أوصلك أو يوصلك إلى الله .

( فَاعْتَصِم ): فاستمسك به .

### المعنى الكلي

يقول المصنف في هذا البيت:

إن هذا الآيات قرّت عين تاليها بسببها وأنسَت بقراءتها ، فقلتُ له: والله لقد فزتَ من الله تعالى بما يوصلك إلى دار كرامته ، فامتنِع ببركة قراءتك لها من عذاب الله ، أو امتنِع باتباع أوامره واجتناب نواهيه من الوقوع في المخالفة التي تؤدي إلى عقاب الله . نسأل الله تعالى النجاة من النار ومسباتها .

ثم قال رحمه الله: إِنْ تَتْلُهَا خِيفَةً مِنْ حَرِّ نَارِ لَظَى أَطْفَأْتَ حَرَّ لَظَى مِنْ وِرْدِهَا الشَّبِم



# ١٠٠ - إِنْ تَتْلُهَا خِيفَةً مِنْ حَرِّ نَارِ لَظَى أَطْفَأْتَ حَرَّ لَظَى مِنْ وِرْدِهَا الشَّبِمِ

### الإعراب الموجز

(إِنْ ): حرف شرط جازم .

(تَتُلُهَا): فعل الشرط، وهو مجزوم برا إِنْ) وعلامة جزمه حذف الواو.

(خِيفَةً) بكسر الخاء: مفعول لأجله.

( مِنْ حَرِّ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( خِيفَـةً ) .

(نَارِ): مضاف إليها ومضافة.

( لَظَى ): مضاف إليها .

( أَطْفَأْتُ ) بفتح التاء: فعل ماض وفاعل، والجملة جواب الشرط.

(حَرَّ): مفعول (أَطْفَأْتُ).

(لَظَى): مضاف إليها ، وهي من إقامة الظاهر مكان المضمر.

( مِنْ وِرْدِهَا ) بكسر الواو وسكون الراء: جار ومجرور متعلق د ( أَطْفَأْتَ ) .

(الشَّبِمِ) بفتح الشين المشددة وكسر الباء: صفة ( وِرْدِهَا ) .

### تفسير الكلمات

(إِنْ تَـتْلُـهَا): إن تقرأها.

(خِيفَةً): أي خوفاً.

( مِنْ حَرِّ نَارِ لَظَى ) : أي جهنم ، وهو اسم من أسماء النار .

( أَطْفَأْتَ حَرَّ لَظَى ): أي أطفأتَ أنت حرها .

( مِنْ وِرْدِهَا ) : أي من موردها ، وهو المحل الذي يرد منه الماء .

(الشَّبِم): العذب البارد.

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله:

إنك إن تقرأها أيها القارئ خوفاً من عذاب جهنم ، أطفأتَ عنك بقراءتك حر جهنم من أجل وردها البارد ، إذ الماء به حياة الأشباح ، والآيات بها حياة الأرواح .

واستعارة الورد للآيات ترشيحية ؛ لأن (الشَّبِمِ) مما يلائم المستعار منه . ووجه التشبيه أن الماء يطفئ ورودُه حرارة العطش ، وورود الآيات الكريمة يطفئ حرارة جهنم ، أعاذنا الله تبارك وتعالى منها ومن مقدماتها .

ثم قال: كَأَنَّهَا السَحَوْضُ تَبْيَضُّ الوُجُوهُ بِهِ كَأَنَّهَا السَحَوْضُ تَبْيَضُّ الوُجُوهُ بِهِ مِنَ العُصَاةِ وَقَدْ جَاءُوهُ كَالحُمَم



### ١٠١ - كَأَنَا هَا الْحَوْضُ تَبْيَضُّ الوُجُوهُ بِهِ

### مِنَ العُصَاةِ وَقَدْ جَاءُوهُ كَالْحُمَمِ

#### الإعراب الموجز

(كَأَنَّهَا): حرف تشبيه ، والهاء اسمها وهو يعود لـ (آياتُ).

( الحَوْضُ ) : خبرها .

( تَبْيَضُّ الوُجُوهُ ) : فعل وفاعل ، والجملة حال من ( الحَوْضُ ) .

( بِهِ ): جار ومجرور متعلق بـ ( تَبْيَضُّ )، وهو رابط الحال بصاحبها.

( مِنَ العُصَاقِ ) : جار ومجرور حال من ( الوُجُوهُ ) .

( وَقَدْ ): حرف تحقيق.

( جَاءُوهُ ) : فعل وفاعل ومفعول به .

والجملة حال من ( العُصَاةِ ) ، والرابط الواو والهاء .

(كَالْحُمَمِ) بضم الحاء وفتح الميم الأولى: جار ومجرور متعلق بموضع الحال من (جَاءُوهُ)، فالجملة حال متداخلة.

#### تفسير الكلمات

(كَأُنَّهَا): أي كأن الآيات المذكورة.

( الحَوْضُ ) : أي الكوثر .

( تَبْيَضُ الوُجُوهُ ) : أي الذوات ، من باب التعبير باسم الجنوء وإرادة الكل .

( بـ إ ): أي الحوض.

( مِنَ العُصَاقِ ) : جمع عاص ، وهو ضد المطيع .

والمراد هنا الذين يخرجون من النار بشفاعته الله عنه الله ع

( وَقَدْ جَاءُوهُ ) : أي والحال أنهم جاءوه .

فالواو هنا حالية ، والضمير الفاعل راجع للعصاة ، والضمير المفعول راجع للحوض .

(كَالْحُمَمِ): أي حال كونهم كالحُمَم ، وهي جمع حُمَّة بمعنى فحمة.

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

كأن الآيات في تبييض وجوه القارئين لها كحوض الكوثر في تبييض وجوه العصاة إذا جاءوه كالفحم الأسود.

ووجه تشبيهها بالحوض المذكور أن الآيات تشفع في تاليها وقد جاء مُسْوَدً الوجه من المعاصي ، فيَبْيَض بشفاعتها . كما أن الحوض تَبْيَض به وجوه العصاة حين يُصَب عليهم منه بعد مجيئهم من النار كالفحم في السواد الذي أصابهم من النار ، فيعودون بيضاً كالقراطيس ثم يدخلون الجنة .

ثم قال المصنف:

وَكَالصِّرَاطِ وَكَالِسيزَانِ مَعْدِلَـةً

فَالقِسْطُ مِنْ غَيْرِهَا فِي النَّاسِ لَمْ يُقِم



#### ١٠٢ - وَكَالصِّـرَاطِ وَكَالِسِيزَانِ مَعْدِلَـةً

## فَالقِسْطُ مِنْ غَيْرِهَا فِي النَّاسِ لَمْ يُسقِمِ

#### الإعراب الموجز

( وَكَالصِّرَ اطِ وَكَالِمِيزَانِ ): كلمتان عُطِفتا على خبر ( آياتُ حَقِّ ) أول البيت الواحد والتسعين .

( مَعْدِلَةً ): تمييز منصوب.

( فَالقِسْطُ ) بكسر القاف : مبتدأ .

( مِنْ غَيْـرِهَا ) ، ( فِي النَّاسِ ) : جار ومجرور متعلقان بـ ( يُـقِم ) .

( لَمْ يُقِم ) بضم الياء وكسر القاف : خبر ( القِسْطُ ) .

#### تفسير الكلمات

( وَكَالصِّرَاطِ ) : أي وهذه الآيات كالصراط في الاستقامة ، وإنما حذف ذلك لدلالة المعنى عليها .

والمراد بالصراط الدين الحق الذي لا اعوجاج فيه .

أو الجسر الممدود على ظهر جهنم الذي هو أدق من الشعرة ، يسير الناس عليه إلى الجنة على قدر أعمالهم .

فإنه خط مستقيم لا اعوجاج فيه ، وهما متلازمان فإنه لا يسير على متن جهنم سيراً مستقيماً من غير ميل إلا من كان على طريق الاستقامة في الدنيا .

( وَكَالِمِيزَانِ ) : أي وهذه الآيات المذكورة مثل الميزان الـذي تـوزن فبه أعمال المكلفين .

وكما قيل: فإن الذي يزن الأعمال من الملائكة سيدنا جبريل الكيلا .

( مَعْدِلَةً ) : بمعنى عدلاً ، أي كالميزان من جهة العدل .

ووجه التشبيه بين الآيات وبين كل من الصراط والميزان، أن الآيات في أحكامها وأخبارها كلها ذات عدل واستقامة كاستقامة الطريق والميزان.

( فَالقِسْطُ ) : أي العدل .

( مِنْ غَيْرِهَا ) : أي المأخوذ من غيرها وغير ما يُرجع إليها من السنة ونحوها .

(فِي النَّاسِ): المراد بهم هنا الخصوص، وإلا لزم أنْ لا يكون في أهل التوراة وغيرهم من أهل الكتب السماوية عدل وهو باطل.

( لَمْ يُقِمِ ): الإقامة هنا الدوام.

#### المعنى الكلي

قال المصنف رحمه الله تعالى:

إن آيات القرآن العزيز هي آيات حق ، وهي مستقيمة كالصراط ، وعادلة كالميزان عدلاً دائماً ، حيث العدل من غيرها لم يدم في الناس بل يزول وينقطع على مَرِّ الدهور .

ثم قال:

لاَ تَعْجَبَنْ لِحَسُودٍ رَاحَ يُنْكِرُهَا تَجَاهُلاً وَهْوَ عَيْنُ الحَاذِقِ الفَهِم



## ١٠٣ - لاَ تَعْجَبَنْ لِحِسُودٍ رَاحَ يُنْكِرُهَا

## تَجَاهُلاً وَهُو عَيْنُ الْحَاذِقِ الفَهِمِ

#### الإعراب الموجز

( لا ): حرف نفى .

( تَعْجَبَنْ ) بسكون النون الخفيفة : فعل مضارع ، وفاعله مستتر فيه وجوباً تقديره أنت .

( لَحِسُودٍ ) بكسر اللام : جار ومجرور متعلق بـ ( تَعْجَبَنْ ) .

(رَاحَ): فعل ماض ، وفاعله مستتر فيه تقديره هو ، والجملة نعت (حَسُودِ).

( يُنْكِرُهَا ) : فعل مضارع ، والهاء مفعول به ، وفاعله ضمير مستتر جوازاً تقديره هو .

والجملة حال من فاعل (رَاحَ ) المستتر فيه .

(تَجَاهُلاً): مفعول لأجله.

( وَهُوَ ) بسكون الهاء: مبتدأ.

(عَيْنُ): خبرها.

( الحَاذِقِ ) بكسر الذال : مضاف إليه .

(الفَهِم) بفتح الفاء وكسر الهاء: نعت (الحَاذِقِ).

وجملة المبتدأ والخبر حال من فاعل ( يُنْكِرُ ) المستتر فيه .

#### تفسير الكلمات

( لاَ تَعْجَبَنْ ) : العُجْب انفعال النفس من أمر غريب .

( لَحِسُودٍ ) : هو الذي يتمنى زوال النعمة عن غيره سواء وصلت إليه أم لا .

(رَاحَ يُنْكِرُهَا): ذهب يجحدها.

(تَجَاهُلاً): أي أظهر الجهل من نفسه وتكلّفه لا حقيقةً.

( وَهُوَ عَيْنُ ) : أي وهو نفس .

( الحَاذِقِ ) : الحاذق هو الماهر في صنعته ، فهو اسم فاعل مأخوذ من الحَذَقة ، وهي كمال الدراية في الصناعة .

( الفَهِم ) : هو شدة الإدراك .

#### المعنى الكلي

قال المصنف:

لا تعجبن أيها المؤمن بهذه الآيات من حساد النبي ، وقد حملهم حسدهم على إنكارها تجاهلاً منهم . فالحال أنهم عالمون وليسوا بجهال ، وإنما فعلهم فعل الحاذق الكثير الفهم الذي لا يخفى عليه تمييز الحق من الباطل .

ثم قال:

قَدْ تُنْكِرُ العَيْنُ ضَوْءَ الشَّمْسِ مِنْ رَمَدٍ وَيُنْكِرُ الفَهِّ طَعْمَ الماءِ مِنْ سَقَم



## ١٠٤ قَدْ تُنْكِرُ العَيْنُ ضَوْءَ الشَّمْسِ مِنْ رَمَدٍ وَيُنْكِرُ الفَّمُّ طَعْمَ الماءِ مِنْ سَقَمِ

#### الإعراب الموجز

(قَدُّ): حرف تحقيق.

( تُنْكِرُ العَيْنُ ): فعل وفاعل.

(ضَوْءَ): مفعول به .

( **الشَّمْسِ** ) : مضاف إليه .

( مِنْ رَمَدٍ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( تُنْكِرُ ) على أنه علة له .

( وَيُنْكِرُ الفَمُّ ) بالتشديد : فعل وفاعل ، والجملة معطوفة على ( تُنْكِرُ العَيْنُ ) .

(طَعْمَ): مفعول به .

( الكاءِ ): مضاف إليه .

( مِنْ سَقَمِ ) بفتح السين والقاف : جار ومجرور متعلق بـ ( يُنْكِـرُ ) على أنه علة له .

#### تفسير الكلمات

( قَدْ تُنْكِرُ العَيْنُ ): أي العين الباصرة، والمقصود بها هنا صاحبها.

( مِنْ رَمَدٍ ): أي من أجل الرمد القائم بها ، والرمد داء يصيب العين .

( وَيُنْكِرُ الْفَمُّ ): أي صاحب الفم .

(طَعْمَ المَاءِ): أي طعم الماء العذب.

( مِنْ سَقَمٍ ) : من أجل المرض القائم به .

فهاتان الجملتان مسوقتان للتعليل ، وكلامه على حذف مضاف منهما ، والتقدير: قد ينكر ذو العين ضوء الشمس من رمد ، وقد ينكر ذو الفم طعم الماء من سقم ؛ لأن المُنْكِر في الحقيقة صاحب كل منهما .

#### المعنى الكلي

لقد أشار المصنف هنا أنه لمّا ادعى إنكار معجزاته الله المذكورة، أثبت ذلك بأمرين محسوسين:

الأول: إنكار العين ضوء الشمس من أجل المرض القائم بها. والثاني: إنكار الفم طعم الماء من أجل السقم القائم به.

وكذلك إنكار الآيات من أجل الحسد القائم بالمُنْكِر.

فيقول رحمه الله تعالى في معنى هذا البيت:

قد تنكر العين ضوء الشمس من أجل ما قام بها من مانع رمد يمنع من النظر إليه ، فذلك الإنكار نفور من النظر إلى الضوء مع العلم بوجوده . وقد ينكر الفم طعم الماء من سقم ، وليس هو إلا محض نفور من استعماله مع العلم بما هو عليه من حقيقة الطعم المحسوس في نفس الأمر .

ثم قال:

يَا خَيْرَ مَنْ يَمَّمَ العَافُونَ سَاحَتَهُ

سَعْياً وَفَوْقَ مُتُونِ الأَيْنُتِ الرُّسُم

### ٥٠١- يَا خَيْرَ مَنْ يَمَّمَ العَافُونَ سَاحَتَـهُ

## سَعْياً وَفَوْقَ مُستُونِ الأَيْنُسِقِ الرُّسُمِ

#### الإعراب الموجز

(يَا): حرف نداء.

( خَـيْرَ مَـنْ ) بفـتح الخـاء: منـادى منصـوب مضـاف إلى ( مَـنْ ) الموصولة .

( يَمَّمَ العَافُونَ سَاحَتَهُ ): فعل وفاعل ومفعول به ، والجملة صلة ( مَنْ ) والرابط بينهما الهاء مِن ( سَاحَتَهُ ).

( سَعْياً ) : حال من ( العَافُونَ ) .

( وَفَوْقَ ) : ظرف متعلق بحال محذوفة ، أي ركباناً فوق متون .

( مُتُونِ ) بضم الميم والتاء : مضاف إليه ، وهي مضاف أيضاً .

( الأيننُق ): مضاف إليها .

( الرُّسُمِ ) بضم الراء المشددة وضم السين : نعت ( الأَ يْنُق ) .

#### تفسير الكلمات

( يَا خَيْرَ مَنْ ): خطاب للنبي الله الله علا .

(يَمَّمَ): قصد.

( العَافُونَ ) : جمع عاف ، وهو طالب المعروف .

(سَاحَتُهُ): المرادبها هنا حريم الدار الواسع.

(سَعْياً): السعي هو المشي السريع ، أي بمعنى ساعين ومسرعين .

( وَفَوْقَ مُتُونِ ) : المتون جمع متن ، وهو الظهر .

( الأَيْنُق ) : جمع ناقة ، وهو مقلوب وأصله أنوق ، وجمعها أيانق . ( الرُّسُمِ ) : جمع رسوم ، وهي الناقة التي تؤثر في الأرض من شدة الوطء عليها .

#### المعنى الكلي

لما مدح المصنف النبي الله بما مدحه به مخبراً عنه على سبيل الغيبة ، أقبل عليه بالخطاب فقال واصفاً النبي الله الله المعالم المع

يا خير كريم قصد طلاب المعروف ساحته ؛ لتحقيق ما تعودوا منه منه من الظفر بالمطلوب حال كونهم ساعين سعياً ومُجِدِّين في المشي استعجالاً ، ومِن أمن الخيفة حال كونهم راكبين فوق ظهور النوق الشديدة الوطء لقوتها ، حتى أنها ترسم في الأرض بمشيها آثاراً ظاهرة . وكل ذلك لحصول البغية سريعاً ، وللرجوع إلى مضاربهم في أقرب وقت ممكن .

ثم قال رحمه الله تعالى:

وَمَنْ هُو الآيةُ الكُبْرَى لِمُعْتَبِرِ

وَمَنْ هُوَ النِّعْمَةُ العُظْمَى لِمُغْتَنِم



## ١٠٦ - وَمَنْ هُوَ الآيةُ الكُبْرَى لِـمُعْتَبِـرٍ

## وَمَنْ هُ وَ النَّعْمَةُ العُظْمَى لِمُغْتَنِمِ

#### الإعراب الموجز

( وَمَنْ ) بفتح الميم : اسم موصول معطوف على ( مَـنْ ) المجرورة بإضافة ( خَيْـرَ ) إليها في البيت السابق .

( هُوَ الآيَـةُ ) : مبتدأ وخبر صلة ( مَنْ ) .

( الكُبْرَى ) : نعت ( الآيَـةُ ) .

(لِـمُعْتَبِرِ) بفتح التاء وكسر الباء: جار ومجرور متعلق بـ ( الآيَةُ ) .

( وَمَنْ ) بفتح الميم : موصول اسمي معطوف على مثله .

( هُوَ النِّعْمَةُ ) : مبتدأ وخبر صلة ( مَنْ ) .

(العُظْمَى): نعت (النِّعْمَةُ).

(لِـمُغْـتَنِمِ): جار ومجرور متعلق بـ (النِّعْمَةُ).

#### تفسير الكلمات

( وَمَنْ هُوَ ) : أي ويا من هو ، فهو معطوف على المنادى في البيت الذي قبله ، و ( مَنْ ) واقعة عليه الله كما هو ظاهر .

( الآيَـةُ ): العلامة .

( الكُبْرَى ) : التي هي أكبر الآيات .

(لِـمُعْتَبر): المراد به الذي يُصَيِّر فكره في معرفة الحق من الباطل.

( وَمَنْ هُوَ ) : أي ويا من هو كما أسلفنا .

( النَّعْمَةُ ) : هي واحدة النِّعم ، وهي شدة رغد العيش .

(العُظْمَى): بمعنى الكبرى، وهي تأنيث الأعظم. (لِمُغْتَنِمِ): مأخوذ من الغنيمة، أي أيا من اغتنمتَ الشيء وأخذته غنيمة.

#### المعنى الكلي

يتابع المصنف وصف النبي الله فيقول:

ويا من هو الآية الكبرى لمعتبر يتفكّر ويَـذّكَر ، فإنه مع توفيـق الله تعالى يعلم بأول نظرة ينظرها أنه على خير خلـق الله ، وأن الله تبارك وتعالى بعثه رحمة إلى الخلائق . حيث الأرض كانت قبل بعثته مغمورة بالضلال ، فلما جاء عليه الصلاة والسلام دلّ على الله وعـرّف بوحدانيته ، وأتى بما لا يُنال بتعليم واكتساب بل بتخصيص من الوهاب .

وحقيقٌ لمن بلغ في الآية إلى هذه المنزلة الدالة على الله أن يكون نعمة عظمى لا أعظم منها ، كما قال : ويا مَن هو النعمة العظمى لمغتنم لما عند الله تعالى من السعادة الأبدية ، ومن الخلود في جنات الله على .

ثم قال رحمه الله: سَرَيْستَ مِسنْ حَسرَمٍ لَسِيْلاً إِلَى حَسرَمٍ كَمَسا سَرَى البَهْدر فِي دَاجٍ مِسنَ الظُّسلَمِ



## ١٠٧ - سَرَيْتَ مِنْ حَرَم لَيْلاً إِلَى حَرَمٍ كُمَا سَرَى البَلْد فِي دَاجٍ مِنَ الظُّلَمَ

#### الإعراب الموجز

( سَرَيْتَ ) بفتح التاء : فعل وفاعل .

( مِنْ حَرَم ) : جار ومجرور .

(لَيْلاً) ، ( إِلَى حَرَم ) : متعلقان بـ ( سَرَيْتَ ) .

(كَمَا): جار ومجرور، و(مَا) مصدرية.

( سَرَى البَدْرُ ) : فعل وفاعل ، والجملة صلة ( مَا ) .

(فِي دَاجٍ): جار ومجرور متعلق بـ ( سَرَى ).

( مِنَ النَظَّلَمِ ) بضم الظاء وفتح اللام : جار ومجرور متعلق بنعت ( دَاج ) .

#### تفسير الكلمات

( سَرَيْتَ ) : الخطاب لرسول الله الله الله على يا رسول الله .

( مِنْ حَرَم ) : أي من مكان محترم ، والمراد به المسجد الحرام .

(كَيْلاً) : دلت هذه على سرعة الإسراء وعلى تأكيده ، حيث الإسراء لا يكون إلا بالليل .

(إِلَى حَرَم): المقصود به هنا حرم بيت المقدس، وهو المسجد الأقصى.

(كَمَا سَرِّى البَدْرُ): أي مثل سير القمر ليلة كماله ، وهي ليلة الرابع عشرة .

ووجه التشبيه هنا أنه الله نور مبين كالبدر، بل أتم وأعظم.

( فِي دَاجٍ ) : الداجي اسم للّيل المظلم ، يقال : دجا الليل أي أظلم ، فهو داج أي مظلم .

( مِنَ الظُّكَم ): أي من ذي الظُّكَم الذي هو جمع ظُلْمة .

#### المعنى الكلي

ومِن آياتك يا رسول الله الكبرى ومعجزاتك العظمى أنك سريت من حرم مكة في جزء قليل من الليل إلى حرم بيت المقدس، وقطعت مسافة عظيمة في ليل مظلم كما سرى البدر الكامل التام النور في داج من الظُّلَم.

وقد أشار المصنف بهذا البيت إلى قصة الإسراء التي ذكرها الله على الله على الله عن الله

والقصة مشهورة ومعلومة من القرآن الكريم والأحاديث الشريفة ، إنما أحببت هنا أن أذكر بأن الإسراء حصل من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى لأمور كثيرة وفوائد جمة ، منها الربط المقدس بين المسجدين الشريفين ، وليعلم المسلمون كذلك أن حرمة المسجد الأقصى كحرمة المسجد الحرام ، حيث هو قبلة المسلمين الأولى ، وقبلة الأنبياء من قبل نبينا الله المسلمين الأولى ، وقبلة الأنبياء من قبل نبينا الله المسلمين الأولى ، وقبلة الأنبياء من قبل نبينا الله المسلمين الأولى ، وقبلة الأنبياء من قبل نبينا الله المسلمين الأولى ، وقبلة الأنبياء من قبل نبينا الله المسلمين الأولى ، وقبلة الأنبياء من قبل نبينا الله المسلمين الأولى ، وقبلة الأنبياء من قبل نبينا الله المسلمين الأولى ، وقبلة الأنبياء من قبل نبينا الله المسلمين المسلمين الأولى ، وقبلة الأنبياء من قبل نبينا المسلمين الأولى ، وقبلة المسلمين المسلمين الأولى ، وقبلة المسلمين الم

وإنما نُحصّ الإسراء بالليل دون النهار ؛ لأنه وقت تفريغ البال ، وقطع العلائق .

وقيل: لأن الله تعالى لما محا آية الليل وجعل آية النهار مبصرة انكسر خاطر الليل، فجُبِرَ بأن أُسْرِيَ فيه بسيدنا محمد في ولذلك قيل: افتخر النهار على الليل بالشمس، فقيل: لا تفتخر، فإن كانت شمس الدنيا تشرق فيك، فسيعرَجُ بشمس الأرض في الليل إلى السماء.

وقيل: لأنه الله سراج كما وصفه الله تبارك وتعالى ، والسراج إنما يُوقَدُ في الليل.

ولله در القائل حيث قال:

قلتُ يا سيدي وَلِمَ تؤثر الليـ قال لا أستطيع تغيير رسمي إنما زرتُ في الظلام لِكَيْما

لَ على بهجة النهارِ المنيرِ هكذا الرسمُ في طلوع البدورِ يُشْرِقُ الليل مِن أشعةِ نوري

ثم قال المصنف:

وَبِسٰتَّ تَرْقَسِى إِلَى أَن نِلْسِتَ مَنْزِلَسةً مِنْ قَابِ قَوْسَيْنِ لَمْ تُدْرَكْ وَلَمْ تُسرَم



## ١٠٨ - وَبِتَّ تَرْقَى إِلَى أَن نِلْتَ مَنْزِلَةً مِنْ قَابِ قَوْسَيْنِ لَمْ تُسْدُرَكْ وَلَمْ تُسرَمِ

#### الإعراب الموجز

( وَبِتَ ) بكسر الباء وفتح التاء المشددة : فعل ماض ناقص ، والتاء اسمها .

( تَـرْقَى ) بفتح التاء والقاف : خبرها .

( إِلَى ) : حرف جر .

( أَنْ ) بفتح الهمزة : موصول حرفي .

( نِلْتَ) بكسر النون وفتح التاء: فعل وفاعل صلة ( أَنْ ) المصدرية.

و(أَنْ) وصلتها في تأويل مصدر مجرور بـ ( إِلَى ) .

( مَنْزِلَةً ) : مفعول به لـ ( نِلْتَ ) .

( مِنْ قَابِ ) : جار ومجرور نعت ( مَنْزِلَـةً ) .

( قُوْسَيْنِ ) بفتح السين : مضاف إليه .

( لَمُ تُدُرَكُ ) : بالتاء وبالبناء للمجهول ، ونائب الفاعل مستتر فيه يعود إلى ( مَنْزلَـةً ) .

( وَلَمْ تُكرَم ) بضم التاء وفتح الراء: معطوف على ( لَمْ تُدْرَكْ ) .

### تفسير الكلمات

( وَبِتَّ ) : أي يا محمد ليلة أُسري بـك مـن مكـة إلى بيـت المقـدس بعد وصولك إلى المسجد الأقصى .

(تَـرْقَى): تصعد.

فقد نُصب له الله معراج له مرقاة من فضة ومرقاة من

ذهب، تعرج عليه أرواح المؤمنين. فصعد عليها إلى سماء الدنيا، فاستفتح جبريل الباب فقيل: مَن بالباب؟ قال: جبريل، قيل: ومَن معك؟ قال: محمد، قيل: أو قد أرسل إليه؟ قال: نعم، قيل: مرحباً به وأهلا، ونعم المجيء جاء. فلما جاوز السماء الأولى دُلِّيت المرقاة الثانية، فصعد عليها إلى السماء الثانية، وهكذا إلى السماء الشانية، وهكذا مسوى سمع فيه صريف الأقلام، ثم دُلِّي الرفرف وهو سحابة خضراء - فصعد عليها إلى ما شاء الله سبحانه، وهو المكان الذي أعدّه الله للخطاب وفرض الصلوات، وإلا فالله تبارك وتعالى منزه عن المكان.

( إِلَى أَنْ نِلْتَ مَنْزِلَةً ) : غاية لِما قبله ، أي إلى أن أُعطيت مرتبة في القرب .

( مِنْ قَابِ قَوْسَيْنِ ): هذه العبارة بيان للمنزلة، أي مقدار قاب قوسين. والمراد أن ذلك غاية القرب من الحضرة القدسية ، والقرب المراد به هنا المعنوي لا الحسي .

( لَمُ تُدْرَكُ ): أي لم يدركها غيرك.

( وَلَمُ تُرَمِ ) : أي لم يرمها غيرك ولم يطلبها لعزة مكانها .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

وصرتَ يا محمد في ليلة الإسراء ترقى من درجة إلى درجة من

درجات الكمال، وتقطع حجاباً بعد حجاب من حُجُب الكبرياء والجلال، وتصعد من سماء إلى سماء من سماوات الله والجلال، وتصعد من سماء إلى سماء من سماوات الله متى انتهيت إلى مقام تقصر عنه الهمم العوالي، ويقف دونه أشراف الملائكة المقربين ومنهم الروح الأمين. وصرت من القرب في المقام القدسي بعد التجرد عن المنزل الإنسي إلى المرتبة اللاهوتية، والحضرة الجبروتية، والمنزلة الملكوتية كقاب قوسين أو أدنى. وهو ذلك المشرب الأصفى، والمنزل الأسنى الذي لم يدانيه فيه مَلك مقرب، ولا نبى مرسل.

وهذا هو مقام فناء الفناء الذي اختُصّ به نبينا محمد الله من بين سائر الأنبياء .

ثم قال رحمه الله تعالى: وَقَـــدَّمَتْكَ جَمِيــعُ الأَنْبِيَـاءِ بِهَـا وَالرُّسْلِ تَقْدِيمَ خَـْدُوم عَـلَى خَـدَم



## ١٠٩ - وَقَدَّمَتْكَ جَمِيعُ الأَنْبِيَاءِ بِهَا وَالرُّسْل تَقُدِيمَ خُدُوم عَلَى خَدَم

#### الإعراب الموجز

( وَقَدَّمَتْكَ جَمِيعُ ): فعل ومفعول به وفاعل ، معطوف على قوله ( سَرَيْتَ ) في البيت الذي قبل السابق .

( الأَ نبياءِ ): مضاف إليها .

( بِهَا ) : جار ومجرور متعلق بـ ( قَدَّمَتْكَ ) ، والباء للظرفية ، والهاء للمنزلة .

( وَالرُّسْلِ ): معطوف على ( الأَنْبِيَاءِ ) من عطف الخاص على اللهجرور بجرور .

ويجوز أن نقول: ( وَالرُّسْلُ ) عطف على ( جَمِيعُ ) .

ويجوز أن نقول كذلك: (وَالرُّسْلَ) عطف على المفعول معه.

( تَقْدِيمَ ) : مفعول مطلق .

( مَـخْدُوم ): مضاف إليه .

(عَلَى خَدَمً ) : جار ومجرور متعلق بـ ( تَقْدِيمَ ) .

#### تفسير الكلمات

( وَقَدَّمَتْكَ ) : يحتمل أن يكون التقديم في الرتبة والمكانة ، ويحتمل أن يكون في الحس .

( جَمِيعُ الأَنْبِيَاءِ ): أي جماعة .

( بِهَا ) : الضمير يعود لتلك المنزلة ، أو إلى الليلة المفهومة من قوله : ( لَيْلاً ) .

( **وَالرُّسُل** ): أي وجميع الرسل.

(تَقْدِيمَ): مصدر مشبه به ، أي تقديماً مثل تقديم .

( مَـخْدُوم ) : هو الرئيس .

(عَلَى خَدِّم ): أي بتقديم المخدوم على الخادم.

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله:

وصيّرتك يا رسول الله جميع الأنبياء والرسل مقدماً بين يديها ، أو مقدماً في الرتبة والمكانة مثل تقديم مخدوم على خدم .

وإذا علمتَ ذلك أيها القارئ علمتَ أن المقدم في مرتبة المخدوم، والمتأخر في مرتبة الخادم.

ثم قال:

وَأَنْتُ تَخْتَرِقُ السَّبْعَ الطِّبَاقَ بِهِمْ فِي مَوْكِبٍ كُنْتَ فيهِ صَاحِبَ العَلَمِ



## ٠١١ - وَأَنْتَ تَخْتَرِقُ السَّبْعَ الطِّبَاقَ بِهِمْ فِي مَوْكِبٍ كُنْتَ فيهِ صَاحِبَ العَلَمِ

#### الإعراب الموجز

( وَأَنْتَ ) : مبتدأ .

( تَـخْتَرِقُ السَّبْعَ ) : فعل وفاعل ومفعول به ، والجملة خبر المبتدأ .

( الطِّبَاقَ ) بكسر الطاء: نعت ( السَّبْعَ ) .

( بِهِمْ ) : جار ومجرور متعلق بحال محذوفة ، أي ماراً بهم .

( فِي مَوْكِبِ ) بفتح الميم وكسر الكاف : جار ومجرور متعلق بما تعلق به المجرور قبله .

(كُنْتَ ) بفتح التاء : فعل ماض ناقص ، والتاء اسمه .

( فِيهِ ): جار ومجرور متعلق بكان ، والضمير يرجع لــ (مَوْكِبِ ) .

(صَاحِبَ): خبر كان.

(العكم) بفتحتين: مضاف إليه.

#### تفسير الكلمات

( وَأَنْتَ تَخْتَرِقُ ) : أي وقد متك جميع الأنبياء والرسل والحال أنك تخترق ، بمعنى تقطع السماوات .

( السَّبْعَ الطِّبَاقَ ) : أي طبقة فوق طبقة ، وقد وصفها المصنف بالطباق أخذاً من قوله تعالى: ﴿ سَبْعَ سَمَوَاتٍ طِبَاقًا ﴾ [الله : ٣].

( بِهِمْ ) : أي حال كونك ماراً بالذي لَقِيَك منهم .

ولقد ورد في حديث الإسراء كما في صحيح مسلم أنه في مرّ في السماء الدنيا بآدم ، وفي الثانية بعيسي ويحيى ،

وفي الثالثة بيوسف ، وفي الرابعة بإدريس ، وفي الخامسة مهارون ، وفي السادسة بموسى ، وفي السابعة بإبراهيم صلوات الله تبارك وتعالى وسلامه عليهم أجمعين .

ومَن أراد نص الحديث كاملاً فليرجع إليه .

(فِي مَوْكِبٍ): أي في جمع من الملائكة الكرام يحفّون حولك يا رسول الله .

(كُنْتَ فيهِ): أي في ذلك الموكب.

( صَاحِبَ العَلَم ) : أي صاحب التحية والإكرام .

والعَلَمُ رمح في رأسه راية يحمله دائماً قائد الجيش.

#### المعنى الكلي

يقول المصنف:

وقد متك جميع الأنبياء والرسل ، والحال أنك تقطع السماوات السبع الطباق التي بعضها فوق بعض طبقة بعد أخرى حال كونك ماراً بالأنبياء الذين قد موك .

والحال أيضاً أنك في موكب من الملائكة كنت فيه مقدّم القوم وكبيرهم، وكيف لا وكان جبريل في مقدمة الموكب يستفتح لرسول الله في كل سماء؟

ثم قال:

حَتَّىٰ إِذَا لَمْ تَدَعْ شَاُواً لِمُسْتَبِقِ مِنَ الدُّنَا فَي إِذَا لَمْ تَلَا لَهُ مَنْ قَالَ مَنْ قَالْ مَنْ قَالَ مُسْتَقِيقِهِ فَي قَالِمُ مُنْ قَالِمُ مَنْ قَالِمُ مُنْ قَالِمُ مَنْ قَالِمُ مُنْ قَالِمُ مُنْ قَالِمُ فَي مُنْ قَالِمُ مُنْ قَالْمُ مُنْ قَالِمُ لَهُ مُنْ قَالِمُ فَالْمُ مُنْ قَالِمُ مُنْ فَالْمُ مُنْ قَالِمُ مُنْ فَالِمُ مُنْ فَالْمُ مُنْ فَالْمُنْ مُنْ فَالْمُ مُنْ فَالِمُ مُنْ فَالْمُنْ مُنْ فَالْمُ مُنْ فَالْمُ مُنْ فَالِمُ مُنْ فَالْمُنْ مُنْ فَالْمُنْ فَالْمُنْ فَالْمُ مُنْ فَالْمُ مُنْ فَالْمُ مُنْ فَالْمُنْ مُنْ فَالْمُ مُنْ فِي فَالْمُ مُنْ فَالْمُنْ مُنْ فَالْمُ مُنْ فَالْمُنْ فَالْمُنْ مُنْ فَالْمُنْ مُنْ فَالْمُنْ مُنْ فَالْمُنْ فَالْمُنْ فَالْمُنْ مُنْ فَالْمُنْ فَالْمُنْ فَالْمُنْ فَالْمُنْ فَالْمُنْ مُنْ فَالْمُنْ مُنْ فَالْمُنْ مُنْ فَالْمُنْ مُنْ فَالْمُنْ مُنْ فَالْمُنْ مُنْ فَالْمُ مُنْ فَالْمُنْ مُنْ فَالِمُ لِمُنْ فَالْمُنْ مُنْ فَالْمُنْ مُنْ فَالْمُنْ مُنْ مُنْ فَالْمُنْ مُنْ مُنْ فَالْمُنْ مُنْ مُنْ فَالْمُنْ مُنْ فَالْمُنْ مُنْ مُنْ فَالْمُنْ مُنْ مُنْ مُنْ فَالْمُنْ مُنْ مُنْ مُنْ فَالِمُ لُمُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ فَالْمُنْ مُنْ مُنْ مُنْ فَال

## ١١١ - حَتَّى إِذَا لَمْ تَدَعْ شَاْواً لِمُستَبِقِ مِنَ السَّدُّنُوِّ وَلاَ مَرْقَعَى لِمُستَنِمِ

#### الإعراب الموجز

(حَتَّى): حرف غاية.

(إِذًا): ظرف زمان مجرد عن معنى الشرط.

( لَمُ تَلَاعُ ) : جازم ومجزوم .

( شَأُواً ) بفتح الشين وسكون الهمزة : مفعول ( تَدَعْ ) .

(لِـمُسْتَبِق ) بضم الميم وسكون السين وفتح التاء ، و( مِنَ الدُّنُوِّ ):

جار ومجرور متعلقان بـ ( تَدَعْ ) .

( وَلاَ مَرْقيَّ ): معطوف على ( شَأُواً ).

(لَـمُسْتَنِمِ) بضم الميم الأولى وسكون السين وكسر النون: جار و مجرور متعلق بـ (تَدَعْ).

#### تفسير الكلمات

( حَتَّى ) : غاية لقوله ( وَأَنْتَ تَخْتَرِقُ ) .

( لَمْ تَدَعْ ) : لم تترك .

(شَأُواً): بمعنى غاية.

(لِـمُسْتَبق): لطالب سَبْق.

( مِنَ الدُّنُوِّ ) : بيان لـ ( شَأُواً ) ، أي من القرب .

( وَلاَ مَرْقيَّ ) : المرقى محل الرقي ، وهو الدرجة .

(لِـمُسْتَنِم): المستنم طالب الرفعة ، وهو الساعي ليرتفع.

#### المعنى الكلي

يقول المصنف في هذا البيت:

إنه الله إلى يصعد إلى مقام القرب، فلم يترك فيه غاية من القرب لطالب السبق، ولم يترك درجة لطالب رفعة .

وذلك المقام هو أعلى مقامات القرب، وهو المعبر عنه فيما تقدم بـ (قَابِ قَوْسَيْنِ).

ثم قال رحمه الله:

خَفَضْ تَ كُلَّ مَقَام بِالإِضَافَةِ إِذْ نُودِيتَ بِالرَّفْع مِثْلَ الْمُفْرَدِ العَلَم



# ١١٢ - خَفَضْتَ كُلَّ مَقَامٍ بِالإِضَافَةِ إِذْ نُودِيتَ بِالرَّفْعِ مِثْلَ الْمُفْرَدِ العَلَمِ

#### الإعراب الموجز

( خَفَضْتَ ) بفتح التاء : فعل وفاعل .

(كُلُّ ): مفعول به .

( مَقَام ) بفتح الميم: مضاف إليه .

( بِالْإِضَافَةِ ) : جار ومجرور متعلق بــ ( خَفَضْتَ ) .

(إِذْ): ظرف للماضي متعلق بـ (خَفَضْتَ).

( نُودِيتَ ) بضم النون وكسر الدال وفتح التاء : فعل ماض مبني للمفعول ، ونائب الفاعل تاء المخاطب .

( بِالرَّفْع ) : جار ومجرور متعلق بـ ( نُودِيتَ ) .

( مِثْلَ ): صفة مصدر محذوف منصوب على المفعول المطلق.

(المُفْرَدِ): مضاف إليه.

(العَلَمِ) بفتحتين: صفة (المُفْرَدِ).

#### تفسير الكلمات

(خَفَضْتَ ): الخفض هو ضد الرفع ، والمراد هنا انحطاط الرتبة.

(كُلُّ مَقَام ) : كل رتبة ومنزلة لغيرك .

( بالإضَافَةِ ) : أي بالنسبة إلى مقامك يا رسول الله لا مطلقاً .

( إَذْ نُودِيتَ ) : النداء هو طلب الإقبال .

( بِالرَّفْعِ ): أي من قِبَل الله تبارك وتعالى إلى مقام ( قَابِ قَوْسَيْنِ ).

( مِثْلَ المُفْرَدِ العَلَم ) : العَلَم هو المشهور العالي القدر .

أي حال كونك مماثلاً للمفرد العلم من حيث الاختصاص بكونه نودي نداء مصحوباً برفع لفظه .

فكما أن المفرد العلم خُصَّ بكونه نودي نداء مصحوباً بالرفع من بين أقسام المنادى ، كذلك خُصَّ نبينا بي بكونه نودي نداء مصحوباً بالرفع من بين سائر الأنبياء ، فإن ما عداه منهم مخفوض المقام بالنسبة لمقامه عليه الصلاة والسلام .

#### المعنى الكلي

قال المصنف رحمه الله تعالى:

خفضتَ يا رسول الله كل مقام لغيرك بالنسبة إلى مقامك حين نوديت بالارتفاع نداء مثل نداء المفرد العلم.

ثم قال:

كَيْمَ اللهُ اللهُ



## ١١٣ - كَيْمَا تَفُوزَ بِوَصْلٍ أَيِّ مُسْتَتِرٍ عَصِنِ العُيُصونِ وَسِرٍّ أَيِّ مُكْتَصتَمِ

#### الإعراب الموجز

(كَيْمَـا): (كَيْ) حرف جر وتعليل، و(مَا) زائدة.

(تَفُوزَ): فعل مضارع منصوب بأنّ مقدرة بعد (كَيْ).

(بَوَصْلُ): جار ومجرور متعلق بـ ( تَفُوزَ ) .

( أُيِّ ) بفتح الهمزة وتشديد الياء المكسورة : صفة لـ ( وَصْلِ ) .

(مُسْتَتِر): مضاف إليه.

( عَن العُيُونِ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( مُسْتَتِرِ ) .

( وَسِرٍّ ) بكسر السين : معطوف على ( وَصْل ) .

(أُيِّ): نعت لـ ( سِرٍّ ).

( مُكْتَتَم ) بضم الميم وفتح التاءين : مضاف إليه .

#### تفسير الكلمات

(كَيْمَا تَفُوزَ): أي تظفر.

( بِوَصْلِ ): الوصل ضد القطع.

( أَيِّ مُسْتَتِرٍ ) : هو دال على معنى الكمال ، أي وصل كامل في الاستتار .

( عَن العُيُونِ ) : جمع عين .

( وَسِرِّ أَيِّ مُكْتَتَمِ ) : هو دال على معنى الكمال ، أي سر تام في الاكتتام عن الخلق .

#### المعنى الكلي

قال المصنف رحمه الله تعالى:

خفضت يا رسول الله كل مقام إذ نوديت بالرفع كيما تفوز وتظفر بوصل من الله تبارك وتعالى ، وهو المقام الذي رفعك الله إليه ، والمنزلة التي أَحَلَّك فيها وناداك إلى الصعود إليها ، وذلك الوصل مستتر عن العيون أيَّ استتار كما قال: (أيِّ مُسْتَتِرٍ). وكي تفوز بسر من أسرار إلهك العظيم الذي أوحى إليك في ذلك المقام.

أما استتار ذلك الوصل عن أعين مَن عاصره ﴿ فلأنه إنما أُسري به ﴿ بالليل وقد نامت العيون وهدأت الأصوات . وأما استتاره عن أعين سائر الأنبياء والمرسلين والملائكة المقربين ؛ فلأنه مقام لا ينبغي لغيره ﴿ الوصول إليه .

ولعل هذا السر المكتتم لم يُبَيِّنُه ﷺ إذ لا يستطيع غيره أن يحمله ، وهو الوحيد الذي وصل إليه .

فَحُــزْتَ كُــلَّ فَخَــارٍ غَــيْرَ مُشْــتَرَكٍ وجُــزْتَ كُــلَّ مَقَــام غَــيْرَ مُــزْدَحَم

## ١١٤ - فَحُزْتَ كُلَّ فَخَارٍ غَيْرَ مُشْتَرَكٍ وَجُرْتَ كُلَّ مَقَامٍ غَيْرَ مُرْدَحَمِ

#### الإعراب الموجز

( فَحُزْتَ ) بضم الحاء وسكون الزاي وفتح التاء: فعل وفاعل.

(كُلُّ ): مفعول به .

( فَخَارِ ) بفتح الخاء والراء : مضاف إليه .

(غَيْرَ):نعت (كُلُّ).

( مُشْتَرَكٍ ) بضم الميم وسكون الشين وفتح الراء : مضاف إليه .

( وَجُزْتَ ) بضم الجيم وسكون الزاي : فعل وفاعل .

(كُلُّ ): مفعول به .

( مَقَام ) بفتح الميم : مضاف إليه .

(غَيْرَ): صفة (كُلُّ).

( مُزْدَحَم ) بضم الميم وسكون الزاي وفتح الدال : مضاف إليه .

#### تفسير الكلمات

( فَحُزْتَ ) : من الحيازة بمعنى الجمع ، أي فسبب ما نلتَ من تلك الرتبة أنك جمعتَ كل فخار ...

(كُلُّ فَخَارٍ): أي كل ما يُفتخر به من الفضائل.

(غَيْرَ مُشْتَرَكٍ ): المشترك هو المختص.

( وَجُزْتَ ) : عَبَرت .

(كُلِّ مَقَامٍ): كل مكان ، ومنزلة ، ورتبة .

(غَيْرَ مُزْدَحَمِ): بمفردك، أي لم يشارك أحد بذلك ولم يزاحمك.

#### المعنى الكلي

يقول المصنف مخاطباً النبي على:

فحزتَ بسبب ما نلت من تلك المراتب كل فخار وتعظيم يليق بالمخلوق ، غير مشترك بينك وبين غيرك بل هو مختص بك. وقطعتَ يا رسول الله وتجاوزت كل مقام مزدحم فيه ، حيث لا يصل إلى المقام الذي وصلت إليه غيرك.

ثم قال:

وَجَلَّ مِقْدَارُ مَا وُلِّيتَ مِنْ رُتَبٍ وَجَلَّ مِقْدَارُ مَا وُلِّيتَ مِن نِعَمِ



## ٥١١ - وَجَلَّ مِقْدَارُ مَا وُلِّيتَ مِنْ رُتَبٍ وَعَـزَّ إِدْراكُ مَـا أُولِيـتَ مِـن نِعَـمِ

#### الإعراب الموجز

( وَجَلُّ ) بفتح الجيم : فعل ماض .

( مِقْدَارُ ) : فاعل .

(مًا): اسم موصول في محل جر بالإضافة.

( وُلِيتَ ) بضم الواو وكسر اللام المشددة وسكون الياء وفتح التاء:

فعل ماض مبني للمفعول ، والتاء نائب الفاعل .

والجملة صلة ( مَا ) ، والعائد محذوف أي وُلِّيتَه .

( مِنْ رُتَبٍ ) بضم الراء وفتح التاء : جار ومجرور بيان لـ ( مَـا ) متعلق بـ ( وُلِّيتَ ) .

( وَعَزَّ ) بفتح العين والزاي المشددة: فعل ماض معطوف على (جَلَّ).

( إِدْرَاكُ ) بكسر الهمزة : فاعل ( عَزَّ ) .

( مَا ): اسم موصول في محل جر بالإضافة .

( أُولِيتَ ) بضم الهمزة وسكون الواو وكسر اللام: فعل ماض مبني لما لم يُسَمَّ فاعله ، وهو صلة ( مَا ) والعائد بينهما محذوف ، أي أُولِيتَه .

( مِن نِعَمِ ) بكسر النون وفتح العين : جار ومجرور بيان لـ ( مَـا ) متعلق بـ ( أُولِيتَ ) .

#### تفسير الكلمات

( وَجَلُّ ) : أي عظم ذلك فلا يحاط به .

- ( مِقْدارُ ) : أي قدر .
- ( مَا وُلِّيتَ ): ما ولآك الله .
- ( مِنْ رُتَب ) : جمع رتبة ، وهي الدرجة العالية .
  - ( وَعَزَّ ) : امتنع ذلك فلا يحصل لأحد غيرك .
    - (إِدْرَاكُ): الإدراك هو الوجدان.
      - (مَا أُولِيتَ): ما أولاك الله.
  - ( مِن نِعَم ) : جمع نعمة ، أي بمعنى مُنَعَّمٌ به .

وكماً يلاحظ في البيت فإن الجناس واضح في قول ( وُلِّيتَ ) و ( أُولِيتَ ) .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف:

فجمعتَ يا رسول الله كل فخر مستقر بك غير مشترك بينك وبين غيرك ، وعبرت كل مكان بمفردك غير مزاحم لغيرك ، وعَظُمَ ما وُلِّيتَ من المناصب الشريفة ، وامتنع الوصول إلى كمال ما أُعطيتَ من الفضائل المنيفة . فأنت الأوحد الذي ليس له نظير ، والواحد الذي هو على سُدّة التوحيد وسرير التفريد سلطان وأمير .

وعنى المصنف بذلك بأنه اليتيمة العصماء.

ولما مدح المصنف النبي الله بما يتضمنه تفضيله على سائر الأنبياء ، ذكر كذلك بأن أمته مفضلة على سائر الأمم ، فقال : بُشْرَى لَنَا مَعْشَرَ الإِسْلاَم إِنَّ لَنَا

مِنَ الْعِنَايَةِ رُكْناً غَايْرَ مُنْهَدِم



## ١١٦ - بُشْرَى لَنَا مَعْشَرَ الإِسْلاَمِ إِنَّ لَنَا مِسْرَى لَنَا مَعْشَرَ الإِسْلاَمِ إِنَّ لَنَا مِسْرَ مُنْهَدِمِ مِسْنَ العِنَايَسِةِ رُكْنِاً غَسِيْرَ مُنْهَدِمِ

#### الإعراب الموجز

( بُشْرَى ) : مبتدأ . وصفتها محذوفة ، أي بشرى عظيمة .

(لَنا): خره.

( مَعْشَرَ ): منصوب على الاختصاص لفعل محذوف تقديره أخصُّ.

( الإِسْلام ): مضاف إليه .

(إِنَّ ) بكسر الهمزة : حرف مشبه بالفعل ينصب الاسم ويرفع الخبر .

( لَنَا ) : خبر ( إِنَّ ) مقدم .

( مِنَ العِنَايَةِ ) : جار ومجرور حال من الضمير في ( لَـنَـا ) .

( رُكْناً ) : اسم ( إِنَّ ) مؤخر .

(غَیْرَ ) : نعت ( رُکْناً ) .

(مُنْهَدِم): مضاف إليه.

وهذه الجملة تعليلية على أنَّ (إِنَّ ) مكسورة مستأنفة ، وإنْ فتحنا الهمزة (أنَّ ) فعلى تقدير لام الصلة .

#### تفسير الكلمات

( بُشْرَى ) : مأخوذة من البشارة ، وهي الخبر السار .

(مَعْشَرَ): المعشر هم الجماعة الذين يشملهم وصف واحد.

(الإسلام): أي الذين اعتقدوا عقيدة الإسلام.

(إِنَّ لَنَا ): جميع المسلمين.

(مِنَ العِنَايَةِ): أي من أجل العناية بنا في الأزل.

(رُكْناً): شريعة ، وركن الشيء ما يُعتمد عليه .

( غَيْرَ مُنْ هَدِم ) : المقصود به أنه لا يتغير .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف مخبراً عن أمة سيدنا محمد السيادة باختصاصها بالبشرى على وجه يتضمن دخوله مهذا الوصف:

بشرى لنا معشر الإسلام باتباع النبي الله لنا معشر المسلمين من العناية في أن جعلنا سبحانه من أمة هذا النبي الكريم، ركناً قوي الأساس والبنيان غير منهدم، لا يُهان مَن لاذ به، ولا يُضام من اعتصم به، حيث الإسلام حصن حصين، وعز مكين.

أحيانا الله على دينه ، وأماتنا متمسكين بما جاء به من القرآن ، والسنة ، والشرائع .

ثم قال رحمه الله تعالى:

لَمَّا دَعَا اللهُ دَاعِينَا لِطَاعَتِهِ بِأَكْرَمِ الرُّسْلِ كُنَّا أَكْرَمَ الأُمَّمِ



## ١١٧ - لَمَّا دَعَا اللهُ دَاعِينَا لِطَاعَتِهِ بِأَكْرَمِ الرُّسْلِ كُنَّا أَكْرَمَ الأُمَمِ

#### الإعراب الموجز

(لَمَّا) بفتح اللام وتشديد الميم: حرف وجود لوجود.

وتعرب كذلك بأنها ظرف بمعنى حين.

( دَعَا اللهُ ): فعل وفاعل.

( دَاعِينَا ) : مفعول به ، وسكون الياء هنا على لغة مَن يعرب

المنقوص في الأحوال الثلاثة بحركات مقدرة .

(لِطاَعَتِهِ): جار ومجرور متعلق بـ ( دَاعِينَا ) .

(بِأَكْرُم): جار ومجرور متعلق بــ ( دَعَا ) .

( الرُّسْل ) بسكون السين : مضاف إليه .

(كُنَّا): كان واسمها.

(أَكْرَمَ): خبرها، وهي مضاف.

( الأُمَم ): مضاف إليها .

والجملَّة جواب (لَـمَّـا).

#### تفسير الكلمات

(لَمَّا دَعَا اللهُ ): أي لما سمّى اللهُ.

( لِطاعَتِهِ ) : أي لطاعته تبارك وتعالى ، والطاعة ضد المعصية .

( بِأَكْرَمِ الرُّسْلِ ) : بأفضل الرسل .

( كُنًّا ): معشر الأمة الإسلامية .

( أَكْرَمَ الأُمَم ) : الأمم جمع أمة ، وهي الجماعة .

أيَ كنا أكرم الأمم السالفة قبل مجيء الإسلام، والدليل على خلى خلى المرابعة على ذلك قول تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ ﴾ [النَّفَاتِ : ١١٠]، أي أنتم خير أمة .

وإنما كانت أمته الله عبر الأمم ؛ لأنه هو خير الرسل.

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

لمّ سمّى الله تعالى نبينا محمداً الذي هو داعينا لطاعته جلّ وعلا بأكرم الرسل ، لَزِمَ من ذلك أنْ كنا معشر المسلمين أكرم الأمم عنده تبارك وتعالى ؛ لأن إكرام الرسل لا يَبعثُ إلا إلى إكرام الأمم. فجميع من بُعث إليهم الله خير الأمم ، فمؤمنهم خير المؤمنين ، وكافرهم خير الكافرين. والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ وَلَا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ ﴾ [الأبكاء : ١٠٧].

ولهذا ارتفع عن هذه الأمة ببركته الخسف والمسخ ، والعذاب الشديد مما حلّ بالأمم السابقة .

ثم قال المصنف:

رَاعَتْ قُلُوبَ العِدَا أَنْبَاءُ بعْشَهِ

كَنَبْ أَوْ أَجْفَلَتْ غُفْ الأَمِنَ الغَنَمِ



### ١١٨ - رَاعَتْ قُلُوبَ العِدَا أَنسْبَاءُ بعْثَتِهِ

## كَنَبْ أَوْ أَجْفَلَتْ غُفْ للاَّ مِنَ الغَنَمِ

#### الإعراب الموجز

( رَاعَتْ ) بفتح الراء والعين : فعل ماض ، والتاء تاء التأنيث .

( قُلُوبَ ) : مفعول به مقدم .

(العِدَا) بكسر العين وضمها: مضاف إليه.

( أَنْبَاءُ ) بفتح الهمزة الأولى وسكون النون وفتح الباء: فاعل ( رَاعَتْ ) مؤخر .

( بعْشَتِهِ ) بكسر الباء وفتح الثاء : مضاف إليه .

(كَنَبْأَةٍ) بفتح النون وسكون الباء وفتح الهمزة: جار ومجرور في موضع الحال من (أَنــْبَاءُ).

( أَجْفَلَتْ ) : فعل ماض ، وفاعله مستتر فيه يعود إلى ( نَبْاَةٍ ) ، والحملة صفتها .

( غُفْلاً ) بضم الغين وسكون الفاء : مفعول به لـ ( أَجْفَلَتْ ) .

( مِنَ الغَـنَم ) : جار ومجرور نعت ( غُفْلاً ) ، و( مِنَ ) هنا للبيان .

#### تفسير الكلمات

(رَاعَتْ): خافت وأفزعت.

( قُلُوبَ ) : أي أصحاب قلوب على تقدير مضاف .

(العِدَا): جمع عدو، والمرادبه هنا الأعداء من الكفار.

(كَنَبْأَةٍ): أي مثل نبأة ، والمقصود بها هنا صرخة الأسد .

( أَجْفَلَتْ ) : أفزعت .

( غُفْلاً ): جمع غافل، وهو البليد الذي لا يحس بالأمارات الواضحة.

( مِنَ الغَنَم ) : اسم جنس .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف:

لقد أَفْزَعَتْ قلوبَ العدا وفَرَقَتْ شملهم أخبارُ رسالة النبي التي صدرت قبل بعثته من الكهان والمنجمين وبعدها ، لمّا كانوا يسمعون أن دينه سيظهر على كل دين ، وأنه يُذِلُّ كل جبار عنيد .

وهذه الأخبار التي روّعت قلوب العدا والحال أنهم غافلون عن دين الإسلام لكون دعوته أتتهم على حين غفلة ، كصوت الأسد وَرَدَ على غُفْلِ مِنَ الغنم لكونها مشتغلة في طعامها وشهواتها ، فأجفلها ذلك الصوت وفرّقها .

ثم قال:

مَا زَالَ يَلْقَاهُمُ فِي كُلِّ مُعْتَرَك

حَتَّى حَكَوْا بِالقَنَا لَحْماً عَلَى وَضَمِ



## ١١٩ - مَا زَالَ يَلْقَاهُمُ فِي كُلِّ مُعْتَرَك

## حَتَّى حَكَوْا بِالقَنَا لَحْماً عَلَى وَضَمِ

#### الإعراب الموجز

( مَا ) : حرف نفي .

( يَلْقَاهُمُ ) بضم الميم: فعل مضارع وفاعل مستتر ومفعول به ، والجملة في موضع نصب خبر ( زَالَ ) ، وضمير الجمع للأعداء من الكفار.

(فِي كُلِّ ): جار ومجرور متعلق بــ ( يَلْقَاهُمُ ) .

( مُعْتَرَكٍ) بضم الميم وسكون العين وفتح التاء والراء: مضاف إليه.

( حَتَّى ) : حرف ابتداء .

( حَكُوْا ) بفتح الحاء والكاف : فعل ماض وفاعل ، والضمير للأعداء .

( بالقَـنَا ) بفتح القاف والنون : جار ومجرور متعلق بـ ( حَكَوْا ) .

(لَحْماً) بفتح اللام وسكون الحاء: مفعول به لـ (حَكَوْا).

(عَلَى وَضَم) بفتح الواو والضاد: جار ومجرور نعت (لَحْماً).

#### تفسير الكلمات

( مَا زَالَ ) : أي لم ينفك رضي عن كونه ...

( يَلْقَاهُمُ ) : أي يلقى الأعداء تارة بنفسه ، وتارة أخرى بخيله ورَجْلِه .

( فِي كُلِّ مُعْتَرَكٍ ) : في كل وقعة بينه الله وبينهم .

والمعترك محل الاعتراك ، أي الازدحام في الحرب.

(حَتَّى حَكَوْا): حتى شابهوا.

( بِالقَنَا): جمع قناة وهي الرمح.

والمراد أي بطعن القنا، فهو على تقدير مضاف.

(لَحْماً عَلَى وَضَمِ): الوضم هو كل ما وُضع عليه اللحم من خشبة أو نحوها ليقيه الأرض.

والمراد أي وما زال النبي ﷺ يجاهد الكفار حتى تـركهم قتلى مُعَدِّين لأكل السباع والطيور .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

ما زال النبي الله الكفار ويطاعنهم إما بنفسه أو بخيله ورَجْلِه من بعوثه ، حتى حكوا من كثرة ما أوقع بهم من القتل والجراحة بالقنا طعناً ، وبالسيوف ضرباً ، وبالنبل رمياً ، لحماً مطروحاً على وضم .

ثم قال:

وَدُّوا الفِرَارَ فَكَادُوا يَغْبِطُ ونَ بِهِ أَلْفَ مَعَ العِقْبَانِ وَالرَّخَمِ أَشْلاَءَ شَالَتْ مَعَ العِقْبَانِ وَالرَّخَم



### ٠١٠ - وَدُّوا الفِرَارَ فَكَادُوا يَغْبِطُونَ بِهِ

## أَشْلِاءَ شَالَتْ مَعَ العِقْبَانِ وَالرَّخَمِ

#### الإعراب الموجز

( وَدُّوا ) بفتح الواو وضم الدال : فعل ماض وفاعل ، والضمير يعود للأعداء .

(الفِرَارَ) بكسر الفاء: مفعول (وَدُّوا).

( فَكَادُوا ) : فعل ماض ناقص ، والواو اسمها .

( يَغْبِطُونَ ) بفتح الياء وسكون الغين وكسر الباء وضم الطاء: فعل مضارع مرفوع وفاعل ، والجملة في موضع نصب خبر كاد .

( بِهِ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( يَغْبِطُ ونَ ) ، والضمير يعود لـ ( الفِرَارَ ) .

( أَشْلاَءَ ) بهمزتين مفتوحتين بينهما شين وبغير تنوين للضرورة: مفعول ( يَغْبِطُونَ ) .

( شَالَتْ ) : فعل ماض ، وفاعله مستتر يعود إلى ( أَشْلاَءَ ) . والحملة صفتها .

( مَعَ ) بفتح العين : متعلق بـ ( شَالَتْ ) .

( العِقْبَانِ ) بكسر العين : مضاف إليها .

( وَالرَّخَم ) بفتح الراء والخاء : معطوف على ( العِقْبَانِ ) .

#### تفسير الكلمات

( وَدُّوا ) : تمنوا .

( الفِرَارَ ) : الهرب من النبي الله لل وقع فيهم القتل ، وكثرت فيهم البحراح .

( فَكَادُوا ) : بمعنى قربوا ، أي لتمنيهم الفرار .

( يَغْبِطُونَ بِهِ ) : أي يغبطون ذلك الفرار .

والغبطة هي تمني الشخص أن يحصل له مثل ما حصل لغيره. ( أَشْلاَءَ ) : جمع شِلْو بكسر الشين وسكون اللام ، وهو العضو من اللحم .

(شَالَتْ): ارتفعت في الجو.

(مَعَ العِقْبَانِ): جمع عقاب، وهو نوع من الطيور الجارحة.

( وَالرَّخَم ) : جمع رخمة ، وهو طائر يشبه النسر يقع على الميتات .

وإنما خصّ المصنف هذين النوعين من الطير لإبعادهما في الطيران والارتفاع .

#### المعنى الكلي

قال المصنف رحمه الله تعالى:

إن المشركين والكفار الذين بارزوا النبي قد اسود في بياض أعينهم ضوء النهار ، وتمنوا من شدة الضر وغاية الاضطرار حين سلبوا القرار أن يتيسر لهم الفرار ، وكادوا أن يغبط وا أعضاء قتلى قد رفعها جارحة الطر فارتفعت ما من معارك القتال .

وفي هذا البيان يصور المصنف شدة رغبة الكفار في الفرار من المعركة على ألطف وجه وأحسنه ، فكأنهم كانوا يقولون : يا ليت لنا من الارتفاع في الجو ما لأعضاء اللحم التي رفعتها العقبان

والرخم ، فارتفعت معها إلى منازلها .

وإنما غبطوا أعضاء اللحم دون العقبان والرخم ؛ لِما حصل بينهم وبين تلك الأعضاء من المشابهة من طعن القنا وغيره ، فحالتهم كحالة تلك الأعضاء لا حركة لها إلا أن يحملها غيرها .

والحاصل أنهم اختاروا تلك الحالة على الحال التي هم فيها ، ورغبوا في الفرار ولو على هذه الصورة التي لا يختارها إلا مَن اشتد به كثير البلاء .

ثم قال المصنف:

تَمْضِي اللَّيَالِي وَلاَ يَدْرُونَ عِدَّتَهَا

مَا لَمْ تَكُنْ مِنْ لَيَالِي الأَشْهُرِ الحُرْمِ



## ١٢١ - تَـمْضِي اللَّيَالِي وَلاَ يَدْرُونَ عِدَّتَـهَا

## مَا لَمْ تَكُنْ مِنْ لَيَالِي الأَشْهُرِ الحُرْمِ

#### الإعراب الموجز

( تَمْضِي اللَّيَالِي ) : فعل وفاعل ، والمعطوف محذوف أي والأيام .

( وَلا ) : حرف نفي .

( يَدْرُونَ ) : فعل مضارع وفاعل .

(عِدَّهَا) بكسر العين : مفعول به لـ ( يَدْرُونَ ) .

( مَا ) : ظرفية مصدرية .

( لَمْ تَكُنْ ): صلة ( مَا )، واسم ( تَكُنْ ) مستتر فيها يعود إلى ( اللَّيَالي ).

( مِنْ لَيَـالي ) : جار ومجرور متعلق بخبر ( تَـكُنْ ) .

(الأشْهُر): مضاف إليها.

(الحُرُمِ) بضم الحاء والراء: صفة (الأَشْهُرِ).

#### تفسير الكلمات

(تَمَوْضِي ): تمر عليهم .

( اللَّيالِي ) : جمع ليلة ، والمراد الليالي والأيام على حد قوله تعالى : ﴿ اللَّيَالِي ) : جمع ليلة ، والمراد .

وإنما خص المصنف الليالي بالذكر ؛ لأن مقاساة الهموم فيها تكون أشد .

( وَلاَ يَدْرُونَ ) : ولا يعلمون .

(عِدَّهَا): عددها.

( مَا لَمْ تَكُنْ ): أي تلك الليالي .

( مِنْ لَيالِي الأَشْهُرِ الحُرُمِ ): الحُرُم جمع حرام ، والأشهر الحرم أربعة : رجب ، وذو القعدة ، وذو الحجة ، والمحرم .

#### المعنى الكلي

قال المصنف رحمه الله تعالى:

إن الكفار من شدة ما دخل في قلوبهم من الفزع ، وخامر بواطنهم من الهلع ، تمضي الليالي عليهم وكذا تمضي أيامها ولا يدرون عدتها للها هم فيه من الكرب ما لم تكن تلك الليالي بأيامها من ليالي الأشهر الحرم ، فإنهم يعلمون ما مضى منها ، ويأمنون فيها من طلب المؤمنين إياهم . فكأنهم يستفيقون من سكرة الخوف ، وترجع إليهم عقولهم ، ويعود إليهم تمييزهم ، فحينئذ يتفطّنون لل مضى من الليالي ويدرون عدتها .

وهذا كان قبل إباحة القتال في الأشهر الحرم عند رأي مَن رأى أنه أُبيح فيها القتال أخذاً بقول الله تبارك وتعالى: ﴿ فَإِذَا ٱنسَلَخَ الْأَشَهُرُ ٱلْحُرُهُ فَاقَتُلُواْ ٱلْمُشَرِكِينَ حَيْثُ وَجَدتُّمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَأَقَتُلُواْ ٱلْمُشَرِكِينَ حَيْثُ وَجَدتُّمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَأَقَتُلُواْ الْمَكَوَةُ وَعَالَوُاْ الرَّكُوةَ وَخَلُواْ وَأَقَامُواْ الصَّلَوةَ وَءَاتَوُاْ ٱلرَّكُوةَ فَخَلُواْ سَبِيلَهُمُ إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [النَّقَيْنَا: ٥].

ثم قال المصنف:

مَ مَن المُصْلِينَ مَدْفُ حَلَّ سَاحَتَهُمْ كَأَنَّهَا الدِّينُ ضَدْفٌ حَلَّ سَاحَتَهُمْ بِكُلِّ قَرْمٍ إِلَى لَحْهِ العِدَا قَرِمِ



## ١٢٢ - كَأَنَّمَا الدِّينُ ضَيْفٌ حَلَّ سَاحَتَهُمْ بِكُلِّ فَيْفٌ حَلَّ سَاحَتَهُمْ بِكُلِّ فَكُلِّ فَكُومٍ إِلَى لَحْمِ العِدَا قَرِمِ

#### الإعراب الموجز

(كَأُنَّمَا): حرف تشبيه.

(الدِّينُ) بكسر الدال: مبتدأ.

(ضَيْفٌ): خبره.

( حَلَّ ) بفتح الحاء: فعل ماض ، وفاعله مستتر وجوباً يعود على ( ضَنْفٌ ) .

(سَاحَتَهُمْ): مفعول فيه بـ (حَلَّ)، والجملة صفة (ضَيْفٌ).

( بِكُلِّ ) : جار ومجرور متعلق بــ ( حَلَّ ) .

(قَرْم) بفتح القاف وسكون الراء: مضاف إليه.

( إِلَىَّ خُم ) : جار ومجرور متعلق بـ ( قَرِم ) في آخر البيت .

( العِدَا ) بكسر العين : مضاف إليهم .

( قَرِمِ ) بفتح القاف وكسر الراء : صفة ( قَرْمٍ ) المتقدم .

#### تفسير الكلمات

(كَأَنَّمَا الدِّينُ): المراددين الإسلام.

(ضَيْفٌ حَلَّ ): أي نزل.

(سَاحَتُهُمْ): مكانهم الذي هم فيه.

( بِكُلِّ قَـرْم ) : أي مع كل شجاع .

( إِلَى لَحْمُ العِدَا ): المقصود الكفار.

( قَرِمِ ) : شديد الحرص على قتل أعداء الله وأعداء الدين وتمزيق لحومهم ، حتى يُصَيِّرَهم لحوماً معدة لأكل الجوارح . والغرض من ذلك الإخبار بكثرة القتل في الكفار .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف:

كأنما دين الإسلام ضيف حل في ساحة أهل الإسلام الملتزمين به ، فنزل على أهل الساحة مع كل سيد من الصحابة إلى لحم العدا للإسلام شديد الشهوة .

وبلا شك أن الكرام يسعون في تحصيل شهوة الضيف ولو ببذل مهجهم ، فكأنهم من شدة ما حلّ بهم من القتل إبلٌ نُحرت وقُطّعت قطعاً لتطبخ للضيفان الذين اشتهوا لحماً.

وهذا الضيف الذي وقع التشبيه به سيد من السادات ؛ ولذا نزل على سادة أمثاله .

ثم قال رحمه الله تعالى:

يَجُ لَ بُحْرَ خَمِيسٍ فَوْقَ سَابِحَةٍ يَجُلُ بَحْرَ خَمِيسٍ فَوْقَ سَابِحَةٍ مِنَ الأَبْطَالِ مُلْتَطِم



#### الإعراب الموجز

( يَجُرُّ ) بضم الجيم : فعل مضارع ، وفاعله مستتر فيه يعود إلى ( ضَيْفٌ ) في البيت السابق .

(بَحْرَ) بسكون الحاء: مفعول به.

( خَمِيسِ ) بفتح الخاء : مضاف إليه .

(فَوْقَ): ظرف زمان منصوب بـ (يَـجُـرُّ).

( سَابِحَةٍ ) : مضاف إليها ، والمنعوت بها محذوف وتقديره : خيلٍ سابحة .

( يَرْمِي ) بفتح الياء : فعل مضارع ، وفاعله مستتر فيه يعود إلى ( بَحْرَ ).

(بَمَوْجٍ): جار ومجرور متعلق بـ (يَــرْمِي).

( مِنَ الْأَ بْطَالِ ) : جار ومجرور نعت ( مَوْج ) .

( مُلْتَطِمِ ) بضم الميم الأولى وكسر الطاء: نعت ثان لـ ( مَوْجِ ) .

#### تفسير الكلمات

( يَجُرُ ) : أي يستتبع هذا الشجاع . فقد شبّه الاستتباع بـالجر ، واستعار اسم المشبه به للمشبه ثم اشتُقَ منه .

(بَحْرَ): كناية عن الكثرة.

( خَمِيسٍ ) : هو الجيش ، وسُمي بذلك لأنه خمس فرق : المقدمة ، والقلب ، والميمنة ، والميسرة ، والساقة ، كما قال فيروز أبادي في القاموس المحيط .

( فَوْقَ ) : أي كائن فوق خيل .

( سَابِحَةٍ ) : يقال : خيل سابحة ، إذا مدت يدها للجري . مأخوذ من السباحة ، وهو العوم في الماء .

والمراد هنا أي مسرعة في طلب الكفار كالسابح في البحر.

( يَرْمِي ) : أي ذلك البحر .

( بِمَوْجٍ ) : المراد بالموج الأفعال المتواصلة للكفار بآلات الحرب للقتال ، من طعن وقتل وغير ذلك .

( مِنَ الأَ بْطَالِ ) : جمع بطل ، وهو الشجاع .

( مُلْتَطِم ) : أي يدخل بعضه على بعض لكثرته .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله:

مِنْ شأن مَن هو مثل هذا السيد أنه يجر بحر خميس ، أي يستتبع جيشاً كثيراً كالبحر في كثرته وتموجه ، وإهلاكه الكفار . وهذا السيد لكونه قائد هذا الجيش يُشبه مَن يجر بحر خميس برسن ، ويرمي ذلك الجيش الذي هو فوق خيل سابحة بموج من الأبطال ملتطم بعضه ببعض لهيجانه .

ثم قال:

مِنْ كُلِّ مُنْتَدِبِ لله مُحْتَسِبٍ يَسْطُو بِمُسْتَا صِلْ لِلْكُفْرِ مُصْطَلِمِ



# ١٢٤ - مِنْ كُلِّ مُنْتَدِبٍ لله مُحْتَسِبٍ يَسْطُو بِمُسْتَأْصِلٍ لِلْكُفْرِ مُصْطَلِمِ

#### الإعراب الموجز

( مِنْ كُلِّ ) : جار ومجرور بدل ( مِنَ الأَبْطَالِ ) في البيت السابق بإعادة ( مِنْ ) .

( مُنْ تَدِب ) بضم الميم وسكون النون وفتح التاء : مضاف إليه .

( لله ) : جار ومجرور متعلق بـ ( مُنْـتَدِب ) .

( مُحُنَّتَسِب ) بضم الميم وسكون الحاء وكسر السين: نعت ( مُنتَدِب ).

( يَسْطُو ) بفتح الياء وسكون السين وضم الطاء: فعل مضارع ،

وفاعله مستتر فيه جوازاً تقديره هو يعود إلى ( مُنْ تَدِب ) .

(بمُسْتَأْصِل) بضم الميم وسكون السين وفتح التاء وسكون الهُمَزة: جار ومجرور متعلق بـ (يَسْطُو) على تقدير مضاف بين الجار والمجرور، أي بسيف مستأصل.

(لِلْكُفْرِ): جار ومجرور متعلق بـ ( مُسْتَأْصِل ) على تقدير مضــاف بين الجار والمجرور ، أي لأصل الكفر .

(مُصْطَلِم) بضم الميم الأولى وسكون الصاد: صفة (مُنْتَدِب).

#### تفسير الكلمات

( مِنْ كُلِّ مُنْتَدِب ) : من كل مجيب . يقال : ندبه لكذا فانتدب ، أي دعاه فأجابه.

( لله ) : أي لدعاء الله ورسوله إلى قتال الكفار .

( يَسْطُو ) : أي يصول ذلك المنتدب .

( بِمُسْتَ أُصِلِ لِلْكُفْرِ ): بسيف قاطع قالع لأصل الكفر .

( مُصْطَلِم ): مهلك لأهل الكفر .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

مِن كلِّ مجيبٍ لدعوة الحق من غير إمهال ، مُلَبٍ لـداعي الله الله من عير إمهال ، مُلَبٍ لـداعي الله الله عير إهمال ، قد احتسب في إجابته الوصول لرب العالمين ، وتوكل في أمره على الله رب العالمين ، يسطو على الأعداء بسطوة الأسود متوكلاً على الملك رب العالمين ، متقرباً إلى الله الرؤوف الرحيم .

ثم قال:

حَتَّىٰ غَدَتْ مِلَّةُ الإِسْلاَمِ وَهِيَ بِهِمْ

مِنْ بَعْدِ غُرْبَتِهَا مَوْصُولَةَ الرَّحِم



## ١٢٥ - حَتَّى غَدَتْ مِلَّةُ الإِسْلاَمِ وَهِيَ بِهِمْ مِنْ بَعْدِ غُرْبَتِهَا مَوْصُولَةَ الرَّحِمِ

#### الإعراب الموجز

(حَتَّى): حرف ابتداء.

( غَدَتْ ) : فعل ماض ناقص .

( مِلَّـةُ ) : اسمها .

( الإِسْلام ): مضاف إليه .

( وَهِيَ بِهِمْ ) : مبتدأ وخبره ، والضمير يعود لـ ( الأَبْطَالِ ) في البيت الثالث والعشرين بعد المائة .

والجملة حال من ( مِلَّةُ ) مرتبطة بالواو والضمير .

( مِنْ بَعْدِ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( غَدَتْ ) .

( غُرْبَتِهَا ) بضم الغين وسكون الراء وفتح الباء : مضاف إليها .

( مَوْصُولَـةً ) : خبر ( غَدَتْ ) منصوب .

(الرَّحِم): مضاف إليها.

#### تفسير الكلمات

( حَتَّى غَدَتْ ) : حتى صارت .

( مِلَّـةُ الإِسْلاَم ): شريعة الإسلام .

( وَهيَ بِهِمْ ) : أي وهي مصحوبة بالصحابة الأبطال الكرام .

( مِنْ بَعْدِ غُرْبَتِهَا ) : أي من بُعدها عن أهلها .

( مَوْصُولَةَ الرَّحِم ) : أي ذات أقارب وأعوان وأنصار .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف في هذا البيت:

ما زال هذا المنتدب يسطو بمستأصل لأهل الكفر حتى صارت ملة الإسلام مصحوبة بالصحابة الأبطال من بعد غربتها ، موصولة الرحم لكثرة من ينتمى إليها ، ويدخل فيها ، ويقوم بشأنها .

ولقد أشار المصنف بالغربة إلى ما روي عن أبي هريرة عن النبي النبي النبي الإسلام غريباً وسيعود كما بدأ غريباً ، فطوبي للغرباء » (() .

أي جاء وظهر بين قوم لا يدينون به ، فهو منقطع ومقطوع الرحم ، حتى قام الصحابة في ووصلوا رحمه ، وقووا شوكته ، ورفعوا علمه ، ونصروه فنصرهم الله تعالى .

ثم قال المصنف: مَكْفُولَــةً أَبَــداً مِــنْهُمْ بِخَيْــرِ أَبٍ وَخَيْــرِ بَعْــلٍ فَلَــمْ تَـيْتَــمْ وَلَمْ تَــئِم



<sup>(</sup>١) رواه مسلم في صحيحه ، وذكر الترمذي في العلل أنه سأل البخاري عنه فقال: حديث حسن . وروى نحوه أحمد ، وابن ماجة ، والبزار ، والطبراني .

## ١٢٦ - مَكْفُولَةً أَبَداً مِنْهُمْ بِخَيْرِ أَبِ وَخَيْرِ بَعْلٍ فَلَمْ تَيْتَمْ وَلَمْ تَسِيمِ

#### الإعراب الموجز

( مَكْفُولَةً ) : خبر ثان لـ ( غَدَتْ ) من البيت السابق .

(أَبَداً): ظرف زمان منصوب بـ ( مَكْفُولَـةً ).

( مِـنْهُمْ ) ، ( بِخَيْـرِ ) : جـار ومجـرور متعلقـان بــ ( مَكْفولَـةً ) ، والضمير يعود لـ ( الأَبـْطَالِ ) في البيت الثالث والعشرين بعد المائة .

( أُب ): مضاف إليه .

( وَخَيْرٍ ) : معطوف على ( بِخَيْرٍ ) مجرور .

( بَعْلِ ) بفتح الباء وسكون العين : مضاف إليه .

( فَلَمْ تَيْـتَمْ ) : جازم ومجزوم .

( وَلَـمْ تَـئِمِ ) بفتح التاء وكسر الهمزة : جازم ومجزوم معطوف على ما قبله .

#### تفسير الكلمات

( مَكْفُولَةً ): بمعنى محفوظة ، والمكفول هو الذي يُقام بحقه .

(أبكاً): دائماً.

( مِنْهُمْ ) : أي من الكفار .

( بِخَيْرِ أَبٍ وَخَيْرِ بَعْلِ ) : أي بخير أب وزوج وهو النبي الله ، وأقوم فإنه أشفق على أمته من الأب على أولاده ، وأقوم

بمصالحهم من البعل على أزواجه .

( فَلَمْ تَيْتَمْ): أي لم يحصل الأمة الإسلام يُتُمُّ من جهة الأب. ( وَلَمْ تَتْبُم ): أي ولم يحصل لها تأيم من جهة الزوج ؛ الأنها لم تخلُ منه .

وفي العبارة لف ونشر كما هو واضح ، حيث نفي اليتم مع وجود الأبوة ، ونفي التأيم مع وجود البعولة يوجب ذلك .

#### المعنى الكلي

أراد صاحب التصنيف أن يقول هنا:

لقد غدت ملة الإسلام مكفولة أبـــد الآباد بخير الآباء وأكرم الأجداد، مضمونة بأشرف البعول وأعز الفحول. كيف لا وهي أمة النبي الله وبصدرها صحابته الكرام الأبرار والأخيار ؟ وستبقى ملة الإسلام على ذلك ما دام الفلك الدوار، وبقى

وستبقى منه الإسلام على دلك ما دام الفلك الندوار ، وبفي الليل والنهار .

ثم قال:

هُـمُ الجِبَالُ فَسَلْ عَنْهُمْ مُصادِمَهُمْ مُصادِمَهُمْ الجِبَالُ فَسَلْ عَنْهُمْ مُصادِمَهُمْ فِي كُلِّ مُصْطَدَمِ مَاذَا رَأَى مِسنْهُمْ فِي كُلِّ مُصْطَدَمِ



## ١٢٧ - هُمُ الجِبَالُ فَسَلْ عَنْهُمْ مُصَادِمَهُمْ مَاذَا رَأَى مِنْهُمْ فِي كُلِّ مُصْطَدَمِ

#### الإعراب الموجز

( هُمُ الجِبَالُ ) : مبتدأ وخبر .

( فَسَلْ ) : فعل أمر وفاعل .

(عَنْهُمْ ) : جار ومجرور متعلق به .

( مُصَادِمَهُمْ ) بضم الميم الأولى وفتح الميم الثانية وكسر الدال : مفعول به ، والضمير يعود لـ ( الأَبْطَال ) المتقدمة .

( مَاذَا): ( مَا) اسم استفهام مبتدأ ، و( ذَا ) خبره وهو اسم موصول. ويحتمل أن تكون ( مَاذَا ) كلمة واحدة في موضع نصب لـ ( رَأَى ) .

(رَأَى) بفتح الراء والهمزة: صلة ( ذَا ) ، وفاعله ضمير مستتر فيه يعود إلى ( مُصَادِمَهُمْ ) ، والواصل بينهما محذوف أي رآه .

(مِنْهُمُ)، (فِي كُلِّ ): جار ومجرور متعلقان بـ (رَأَى).

( مُصْطَدَم ) بضم الميم الأولى وسكون الصاد وفتح الطاء والدال : مضاف إليه .

#### تفسير الكلمات

( هُمُ الجِبَالُ ) : جمع جبل ، أي أن الصحابة هم كالجبال الراسيات بالصبر في الحرب والصلابة .

وهذه العبارة من باب التشبيه البليغ.

( فَسَلْ عَنْهُمْ ) : أي إن ارتبتَ أيها السامع في هذا فسل أنت عنهم مؤرخ أخبار ...

( مُصَادِمَهُمْ ) : أي مَن صادمهم مِن أعدائهم ، وتصادم الفارسان بمعنى التقيا بأجسادهما .

( مَاذَا رَأَى ) : أي الذي شاهده .

(مِنْهُمُ): أي من الشدة التي لا توصف لعظمها.

(فِي كُلِّ مُصْطَدَم): في كل مكان التقوا فيه مع أعدائهم.

والمصطدم موضع الاصطدام، وهو اصطكاك الصفين.

#### المعنى الكلي

قال المصنف رحمه الله تعالى:

إن الصحابة أو من اقتدى بهم من عباد الله الصالحين وأوليائه المقربين جبال أرض ملة الإسلام، التي بهم بعد تزلز لها سكنت، وبقطع دائرة مَن حاربها مِن بعد اضطرابها ثبتت. وإن كنتَ في شك من هذا أيها السامع فسل عنهم من صادمهم من أعدائهم ليخبرك عن حقيقتهم في الحرب، ما الذي رآه منهم في كل موضع من مواضع الاصطدام، والمعركة والجَلد.

ثم قال: وَسَلْ حُنَيْناً وَسَلْ بَدْراً وَسَلْ أُحُداً فُصُولُ حَتْفٍ لَهُمْ أَدْهَى مِنَ الوَخَم



## ١٢٨ - وَسَلْ حُنَيْناً وَسَلْ بَدْراً وَسَلْ أُحُداً فَصَلْ أُحُداً فُصَلْ أَدْهَى مِنَ الوَخَمِ

#### الإعراب الموجز

( وَسَلْ حُنَيْناً ) : فعل وفاعل ومفعول به .

( وَسَلْ بَدْراً ) بفتح الباء : فعل وفاعل ومفعول به .

( وَسَلْ أُحُداً ) بضم الهمزة والحاء : فعل وفاعل ومفعول به .

والجمل الثلاث معطوفة على (سَلْ) في البيت السابق من عطف الخاص على العام.

( فُصُولُ ) بضم الفاء والصاد: خبر مبتدأ محذوف ، أي هي فصول. ويجوز نصبها على البدلية من الأمكنة الثلاث ؛ لأن المراد ما زمن القتال فيها .

(حَتْفٍ) بفتح الحاء وسكون التاء: مضاف إليه.

( لَهُمْ ) : جار ومجرور متعلق بــ ( حَتْفٍ ) .

(أَدْهَى): نعت (حَتْفٍ).

( مِنَ الوَخَمِ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( أَدْهَى ) .

#### تفسير الكلمات

( وَسَلْ حُنَيْناً ) : حنين واد قريب من الطائف ، بينه وبين مكة قرابة ستين كيلومتراً على التقريب لا على التحديد .

( وَسَلْ بَدْراً ) : بدر اسم ماء بينه وبين المدينة قرابة مائتي كيلومتر على التقريب لا على التحديد .

( وَسَلْ أُحُداً ) : أُحُد هو جبل يقع شمال المدينة الشريفة .

( فُصُولُ ) : جمع فصل وهو من أسماء الزمان ، والمراد بها هنا أنواع الهلاك .

(حَتْفِ): الحتف هو الهلاك.

( أَدْهَى ) : مأخوذة من الداهية ، وهو اسم تفضيل على وزن أفعل .

( مِنَ الوَخَم ) : الوخم هو الوباء .

#### المعنى الكلي

قال المصنف رحمه الله تعالى:

سل عن الصحابة وقعة حنين ، ووقعة بدر ، ووقعة أُحُد ؛ لتخبرك هذه المواقع أنها كانت على المشركين فصولَ وباء وهلاك .

ومَن أراد شروحها كاملة فعليه أن يرجع إلى أماكنها .

ثم قال:

الْمُصْلِدِرِي البِيضِ مُمْراً بَعْدَ مَا وَرَدَتْ مِسْوَدٌ مِسْ اللِّمَسِمِ اللَّمَسِمِ اللَّمَسِمِ



### ١٢٩ - المُصْدِرِي البِيضِ مُحْراً بَعْدَ مَا وَرَدَتْ

## مِنَ العِدَا كُلَّ مُسْوَدًّ مِنَ اللِّمَمِ

#### الإعراب الموجز

( المُصْدِرِي ) بضم الميم وسكون الصاد وكسر الدال : بالجر نعت ( الأَبْطَال ) المتقدمة ، وحذفت النون للإضافة .

(البيض): مضاف إليها.

( حُمْراً ) بضم الحاء: حال من ( البيض ) .

(بَعْدُ): ظرف زمان منصوب بـ (الـمُصْدِري).

( مَا ): مصدرية .

( وَرَدَتُ ) : صلتها .

( مِنَ العِدَا ) بكسر العين وضمها : جار ومجرور متعلق بـ ( وَرَدَتْ ).

(كُلُّ ): مفعول ( وَرَدَتْ ) .

( مُسْوَدً ) بضم الميم وسكون السين وتشديد الدال : مضاف إليه .

( مِنَ اللَّمَمِ ) بكسر اللام وفتح الميم الأولى : جار ومجرور نعت ( مُسْوَدً ) .

#### تفسير الكلمات

( المُصْدِرِي ) : جمع مُصْدِر ، مأخوذ من قولهم : صَدرَ عن الماء ، أي رجع عنه .

(البيض): جمع أبيض، والمرادبه السيوف المصقولة.

(حُـمْراً): جمع أحمر.

وقد عنى المصنف بأن السيوف قد تغيرت من مخالطة

الدماء وكثرة القتلي للون الأحمر .

( بَعْدُ مَا وَرَدَتْ ) : أي بعد ورودها .

( مِنَ العِدَا ) : جمع عدو .

( كُلُّ مُسْوَدٍّ): اسم مفعول مأخوذ من اسْوَدَّ.

( مِنَ اللِّمَمِ): جمع لِمَّة ، وهي الشعر إذا جاوز شحمة الأذن ، فإذا بلغ المنكبين فهو جُـمّة .

ويقال كذلك على ما دون الفاحشة من صغار الذنوب، فمنه قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَّيِرَا لَإِثْمِ وَٱلْفَوَاحِشَ إِلَّا ٱللَّمَمُّ ﴾ [الجَنْتُ : ٣٦].

#### المعنى الكلي

قال المصنف رحمه الله تعالى:

إن الصحابة الكرام، يُرْجِعون صفائح السيوف البيض حمراً بعد ما وردت تلك الصفائح من دماء أعضاء العِدا كلَّ مسود من اللمم.

فشبه السيوف بإبل بيض أُورِدَتْ ينبوعاً أسود يجري بماء أحمر ، ثم صدرت وقد عادت بعد بياضها حمراً مِن تلبسها بذلك الماء الذي وَرَدَتْهُ .

وهذا البيت دليل على شجاعة الصحابة الله وارتفاع همتهم، فإنهم لا يرضون إلا بقتل سود اللمم، وأصحاب الكفر والشرك.

ثم قال رحمه الله:

وَالْكَاتِبِينَ بِسُمْرِ الْخَطِّ مَا تَرَكَبُتُ

أَقْلاَمُهُمْ حَرْفَ جِسْمٍ غَيْرَ مُنْعَجِمِ

## ١٣٠ - وَالكَاتِبِينَ بِسُمْرِ الخَطِّ مَا تَـرَكَتْ

## أَقْلاَ مُهُمْ حَرْفَ جِسْمٍ غَيْرَ مُنْعَجِمِ

#### الإعراب الموجز

( وَالكَاتِبِينَ ) : معطوف على ( المُصْدِرِي ) في البيت السابق .

(بِشُمْر) بضم السين وسكون الميم: جار ومجرور متعلق بـ ( الكَاتِبينَ ).

( الخط ): مضاف إليه .

( مَا ): نافية .

( تَـرَكَتْ أَقْلاَ مُهُمْ ) : فعل وفاعل .

(حَرْفَ) بفتح الحاء وسكون الراء: مفعول به.

( جِسْم ) بكسر الجيم : مضاف إليه .

(غَيْرَ): نعت (حَرْفَ).

( مُنْعَجِم ) بضم الميم وسكون النون وكسر الجيم : مضاف إليه .

#### تفسير الكلمات

( وَالكَاتِبِينَ ) : أي الطاعنين .

(بِسُمْرِ الْحَطِّ ): السمر جمع أسمر وهو الرمح ، والخط شجر تُتَّخَذُ منه تلك الرماح .

والمراد الرماح الخطية التي تتخذ من شجر الخط.

( مَا تَـرَكَتْ أَقْلاَ مُهُمْ ) : جمع قلم ، والمراد به أسنة الرماح .

أي لم تترك أسنة الرماح ...

(حَرْفَ): طرف.

(جِسْم): أي من أجسام الكفار.

(غَيْرَ مُنْعَجِمِ): أي غير مزال عجمته ، بل أزالت عجمته - أي خفاءه - بأن طعنته ليتميز الكفار من المؤمنين حيث الأمر ختلط في الحرب ، فالكافر يتميز بطعنه والمؤمن بسلامته ، كما يتميز الحرف المعجم بنقطه والمهمل بخلوه عن النقط .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله هنا:

والطاعنين بسمر الخط التي هي شبيهة بأقلام الكتاب وهي الرماح الخطية ، ما تركت أقلامهم حرف جسم من أجسام الكفار غير منعجم ، بل طعنته فلم تترك طرفاً منه بلا أثر طعنة .

وفي هذا البيت لطائف منها:

١ - تشبيه الصحابة بالكُتّاب والسمر بالأقلام ، وذلك دليل على غاية
 إحكامهم للطعن بها حتى أنهم في أيديهم كالأقلام في أيدي الكتبة .

٢- أنهم لا يطعنون طعنة إلا في محلها كما لا يُنَقَّطُ حرف إلا بما يستحق.

٣- أنهم أعجموا حروف أجسام الكفار ، بمعنى أزالوا العجمة عنهم بالنُّ قَطِ المُبَيَّن ؛ ليتميزوا من المؤمنين ، فيتميز الكافر بنقطه والمؤمن بسلامته .

ثم قال المصنف:

شَاكِي السِّلاَحِ لَهُمْ سِيمَا تُمَيِّزُهُمْ وَالسَّيمَا عَنِ السَّلَمِ وَالسَّوْرُدُ يَمْتَازُ بِالسِّيمَا عَنِ السَّلَمِ

## ١٣١ - شَاكِي السِّلاَحِ هُمْ سِيمَا تُمَيِّرُهُمْ

### وَالْوَرْدُ يَمْتَازُ بِالسِّيمَا عَنِ السَّلَمِ

#### الإعراب الموجز

( شَاكِي ): منصوب على الحال من ( الأَبْطَالِ ) المتقدم ذكرها ؛ لأنه صفة مضافة إلى مفعولها ، وإضافتها كما هو معلوم لا تفيد التعريف . والأصل: شاكين ، وحذفت النون للإضافة .

( **السِّلاَح** ) : مضاف إليه .

( لَهُمْ ): جار ومجرور خبر مقدم ، والضمير يعود لـ ( الأَبْطَالِ ) .

( سِيمَا) بكسر السين وسكون الياء: مبتدأ مؤخر.

(تُمَيِّزُهُمْ) بضم التاء وكسر الياء المشددة: فعل وفاعل، والجملة نعت (سبمًا).

( وَالوَرْدُ ) بفتح الواو : مبتدأ .

( يَمْتَازُ ) : فعل وفاعل خبر ( الوَرْدُ ) .

( بِالسِّيمَـا ) ، ( عَنِ السَّلَمِ ) : جار ومجرور متعلقان بـ ( يَمْتَـازُ ) .

#### تفسير الكلمات

( شَاكِي ): من الشوكة وهي الحدة والشدة ، يقال: رجل شاكي أي شديد.

( السِّلاَح ) : آلة الحرب ، و ( شَاكِي السِّلاَح ) أي حادُّه .

( أَهُمْ ) : أي للأبطال .

(سِيمًا): علامة وصفة ، وهي الصمت الحسن والخشوع.

وقيل: سيماهم صفرة الوجوه من السهر.

وقيل : أثر التراب على وجوههم ، حيث كانوا يسجدون عليه لا على الأثواب .

قال الله تبارك وتعالى: ﴿ مُحَمَّدُ رَّسُولُ اللَّهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَأَشِدَّاءُ عَلَى اللهُ تبارك وتعالى: ﴿ مُحَمَّدُ رَّسُولُ اللَّهُ وَالْفَيْنَ مَعَهُ وَالْشَاهُ وَرَضَوَنَا اللهُ وَرَضُونَا اللهُ وَوَضُونَا اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

(تُمَيِّزُهُمْ): تفرقهم عن غيرهم.

( وَالوَرْدُ ) : نوع من الزهور محبب لدى النفوس .

( يَمْتَازُ ) : يتميّز .

( بالسِّيمًا ): بالعلامة والصفة .

(عَنِ السَّلَم): عن شجر له شوك يشبه شجر الورد، وهو العلاّق.

ويَمتاز الورد عنه بحسن الخلقة ، وبهاء المنظر ، وطيب الرائحة . كما يمتاز كذلك في النَّوْرِ ، فإن شجر الورد نَوْرُه أَحْم غالباً ، والسَّلَم نَوْرُه أَصفر .

#### المعنى الكلي

قال المصنف رحمه الله:

إن الأبطال في حال كونهم شاكين السلاح لهم بذلك علامة تميزهم عن غيرهم كما يمتاز الورد عن السَّلَم بعلامة ، وقد تقدَّم ذكرها .

ثم قال:

تُهُدِي إِلَيْكَ رِيَاحُ النَّصْرِ نَشْرَهُمُ فَتَحْسَبُ الزَّهْرَ فِي الأَكْمَامِ كُلَّ كَمِي

## ١٣٢ - تُهْدِي إِلَيْكَ رِيَاحُ النَّصْرِ نَشْرَهُمُ الْأَهْرَ في الأَكْمَام كُلَّ كَمِي فَتَحْسَبُ الزَّهْرَ في الأَكْمَام كُلَّ كَمِي

#### الإعراب الموجز

(تُهدِي) بضم التاء وسكون الهاء وكسر الدال: فعل مضارع.

( إِلَيْكَ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( تُــهْدِي ) .

( رِيَاحُ ) : فاعل ( تُهدِي ) .

(النَّصْر): مضاف إليه.

( نَشْرَهُمُ ) بفتح النون وسكون الشين وفتح الراء: مفعول ( تُهْدِي ).

( فَتَحْسَبُ ) : فعل مضارع يتعدى إلى مفعولين .

( **الزَّهْرَ** ) : مفعول أول .

(فِي الأَكْمَـامِ): جار ومجرور حال من ( الزَّهْرَ ) .

وتُعرَب كذلك نعتاً له؛ لأنه معرف بالألف واللام الجنسية.

(كُلَّ): مفعول ثان لـ (تَـحْسَبُ).

(كَمِي) بفتح الكاف وكسر الميم: مضاف إليه.

#### تفسير الكلمات

( تُـهْدِي إِلَيْكَ ) : بمعنى ترسل .

(رِيَاحُ): جمع ريح ، وكنا قد تناولنا بعض معانيها فيما تقدم فارجع إليه .

( النَّصْرِ ) : التأييد وقهر الأعداء .

والمراد بها الرياح التي حصل بها النصر ، فالإضافة لأدنى ملابسة . ويحتمل أن المراد بها بركات النصر وثمراته .

(نَشْرَهُمُ): أي الخبر السار مجازاً عن الرائحة الطيبة.

( فَتَحْسَبُ ) : فتظن .

( الزَّهْرَ ) : هو نَوْر أو نُوّار الشجر .

( فِي الأَكْمَامِ ) : أي حال كونه في الأكمام . وهو جمع كِم بكسر الكاف ، وهو الغلاف الذي يكون على الزهر .

وإنما خص الزهر في أكمامه ؛ لكونه أعظم رائحة وأحسن منظراً .

( كُلُّ كَمِي): الكمي هو الرجل الشجاع الذي يستر جسده بالسلاح.

فشبه المصنف أجسام الصحابة الطاهرة الطيبة حالة كونهم متقنعين بالسلاح بالأزهار في أكمامها قبل أن تنفتق عنها .

وكان من حق المصنف أن يقول: ( فتحسب كلَّ كمي الزهرَ في الأكمام) ، لكنه رحمه الله قد جعله من التشبيه المقلوب على حد قول القائل:

وبدا الصباح كأن غُرّته وجه الخليفة حين يبتسم

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

ترسل إليك الرياح التي حصل بها النصر خبرهم الطيب ، فتظن أنت كلَّ كمي منهم لاستتاره بسلاحه كأنه الزهر في استتاره بكمامه ، فهو في كمامه أحسن منظراً وأطيب رائحة منه خارج كمامه .

ثم قال:

كَأُنالَهُمْ فِي ظُهُورِ الخَيْلِ نَبْتُ رُباً مِنْ شَدَّةِ الحُزُمِ لاَ مِنْ شَدَّةِ الحُزُمِ



## ١٣٣ - كَأَنَّهُمْ فِي ظُهُورِ الخَيْلِ نَبْتُ رُباً مِنْ شِلَّةِ الحَرْمِ لاَ مِنْ شَلَّةِ الحَرْمِ

#### الإعراب الموجز

(كَأُنَّهُمْ): كأن واسمها.

( فِي ظُهُورِ ) : حال من اسم ( كَأَنَّ ) .

( الْحَيْلِ ) بفتح الخاء : مضاف إليه .

(نَبْتُ ) بفتح النون وسكون الباء : خبر (كَأَنَّ ) .

(رُباً) بضم الراء وفتح الباء: مضاف إليه .

( مِنْ شِدَّةِ ) بكسر الشين : جار ومجرور متعلق بـ ( كَـأَنَّ ) لمـا فيهـا من معنى التشبيه .

( الحَزْم ) بفتح الحاء وسكون الزاي : مضاف إليه .

( لاَ مِنْ شَدَّةِ ) بفتح الشين : معطوف على الجار والمجرور قبله .

( الْحُزُمِ ) بضم الحاء والزاي : مضاف إليها .

#### تفسير الكلمات

(كَأَنَّهُمْ): أي كأن الصحابة ﴿.

(فِي ظُـهُورِ ): بمعنى على ظهور .

( الْحَيْلِ ) : اسم جمع واحده في المعنى فرس ، أي كأن الصحابة

حال كونهم على ظهور الخيل ...

(نَبْتُ رُباً): أي في بهاء المنظر وطيب الرائحة.

والرباجمع ربوة ، وهي كل ما ارتفع من الأرض. ونبتها

يكون أحسن النبات ؛ لأنه يأخذ حظه من الماء ثم يسيل عنه ، ويأخذ حظه كذلك من الشمس والرياح والهواء على اختلاف أنواعها ، فتجده أخضر يانعاً يعجب حسنه الناظرين .

وأما نبت المنخفض من الأرض ، فإن التلال التي أحاطت به تمنعه الشمس والرياح ، وقد يستقر فيه الماء فيقتله ، أو يضعفه فيصفر لونه .

( مِنْ ) : للتعليل .

( شِدَّةِ الحَرْم ) : أي قوة النبات وضبط الأمر .

( لاَ مِنْ ) : أي لا من أجل .

( شَدُّةِ ) : المَرّة من الشَدِّ ، وهو الربط .

( الحُزُمِ ) : جمع حزام مثل كتب وكتاب ، وهو ما يُشَـدُّ بـ ه السـرج وغيره على ظهر الدابة .

#### المعنى الكلي

لقد شبّه المصنف الصحابة الكرام في ثباتهم على ظهور الخيل بثبات نبت الربا، حيث نبتها يكون أثبت في الأرض من نبت غيرها في طول عروقه لكي تصل إلى الماء. فإنهم وإن تحركوا عليها لم يتحركوا بما يُقلعهم عن أصل ظهورها، بل إنما يتحركون للطعن وللاتقاء مع ثبوت أصلهم كما يتحرك النبات على ظهر الربا بحركة الرياح.

كما شبه ثباتهم على ظهور الخيل بأنه من شدة الحرر الذي

أوتوه وأكرمهم الله تعالى به ، لا من أجل ربط السراج أو غيرها مما يُشد به على ظهر الدابة ، ولا مِن أجل شدهم لأنفسهم عليها . وهنا إشارة إلى قوتهم وثباتهم في المعارك مع أعدائهم .

ولما أثبت المصنف ما أثبت من وصف الشجاعة للصحابة الأبطال، وما ثبت بالتأييد الإلهي بالنصر لهم، قال:
طَارَتْ قُلُوبُ العِدَامِنْ بَأْسِهِمْ فَرَقاً
فَمَا تُفَرِقاً
فَمَا تُفَرِقاً



### ١٣٤ - طَارَتْ قُلُوبُ العِدَا مِنْ بَأْسِهِمْ فَرَقاً

## فَمَا تُفَرِّقُ بَانِينَ البَهْمِ والبُهَمِ

#### الإعراب الموجز

(طَارَتْ قُلُوبُ ) : فعل وفاعل ، وهي جملة مستأنفة .

(العِدَا) بكسر العين والألف الممدودة: مضاف إليه.

( مِنْ بَأْسِهِمْ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( طَارَتْ ) .

( فَرَقاً ) بفتح الفاء والراء : مفعول لأجله .

(فَمَا): حرف نفى.

(تُنَفَرِّقُ) بضم التاء وفتح الفاء وكسر الراء المسددة: فعل مضارع، وفاعله مستتر فيه يعود إلى (قُلُوبُ العِدَا).

( بَيْنَ ) : ظرف مكان منصوب بـ ( تُنفَرِّقُ ) .

(البَّهُم) بفتح الباء وسكون الهاء: مضاف إليه.

( وَالبُّهُمِ ) بضم الباء وفتح الهاء: معطوفة على ( البَهْمِ ) .

### تفسير الكلمات

(طَارَتْ قُلُوبُ العِدَا): أي اضطربت.

( مِنْ بَأْسِهِمْ ) : من أجل شدتهم وقوتهم في الحرب .

( فَرَقاً ) : خوفاً وفزعاً .

( فَمَا تُفَرِّقُ ): أي لا تميز.

( بَيْنِ البَهْمِ ) : جمع بَهْمة ، وهي السخلة التي هي ولد الضأن .

( وَالبُهَمِ ) : جمع بُهْمة ، وهو الشجاع الذي لا يُدرى من أين يؤتى في الحرب ؛ لشدة بأسه وقوته .

#### المعنى الكلي

قال المصنف رحمه الله تعالى:

لقد اضطربت قلوب الأعادي من ثبات الصحابة الأبطال في الحرب خوفاً منهم ، واشتد فزعها ورعبها حتى صارت لا تفرق من دهشتها بين سخال الغنم وشجعان الفرسان .

وَمَنْ تَكُن بِرَسُولِ الله نُصْرَتُهُ

إِنْ تَلْقَهُ الأُسْدُ فِي آجَامِهَا تَجِهِم



## ١٣٥ - وَمَنْ تَكُنْ بِرَسُولِ الله نُصْرَتُهُ إِنْ تَلْقَهُ الأُسْدُ فِي آجَامِهَا تَجِهِ

#### الإعراب الموجز

( وَمَنْ ) بفتح الميم : اسم شرط جازم مبتدأ .

( تَكُنْ ) بفتح التاء: فعل الشرط، وهو خبر ( مَنْ ). فهي عاملة في لفظه الجزم، وفي محل الجملة الرفع.

( بِرَسُولِ الله ) : جار ومجرور خبر ( تَكُنْ ) مقدم على اسمها .

(نُصْرَتُهُ) : اسم (تَكُنْ) مؤخر.

وإن قرئ (يَكُنْ) بالياء ، فاسمها مستتر فيه يعود إلى ( مَنْ ) الشرطية ، و ( نُصْرَتُهُ ) مبتدأ وخبره في المجرور قبله ، والجملة خر ( يَكُنْ ) .

(إنْ ) بكسر الهمزة وسكون النون : حرف شرط.

( تَلْقَـهُ ) : فعل الشرط مجزوم وعلامة جزمه حذف الألف ، والهاء تعود إلى ( مَنْ ) الشرطية .

(الأُسْدُ) بضم الهمزة وسكون السين : فاعل ( تَلْقَـهُ ) .

(فِي آجَامِهَا) بمد الهمزة: جار ومجرور حال من (الأُسْدُ).

( تَجِمِ ) بفتح التاء وكسر الجيم : فعل مضارع جواب ( إِنْ ) ، و( إِنْ ) وجوابها جواب ( مَنْ ) .

#### تفسير الكلمات

( وَمَنْ تَكُنْ بِرَسُولِ الله نُصْرَتُكُ ) : أي ومن تكن برسول الله

نصرته كالصحابة ومن حذا حذوهم ...

(الأُسْدُ): جمع أسد، وهو الحيوان المفترس الذي يُعرف بملك الغابة.

(فِي آجَامِهَا): جمع أَجَمَة وهي الغابات ، أي المحلات التي تَستتر فيها الأسود كالأشجار الملتفة .

( تَجِمِ ) : مأخوذ من وَجَمَ إذا أمسك عن الكلام وغيره ، وذلك لخوف أو هيبة أو غيرهما .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

ومن تكن نصرته وتأييده بإعانة رسول الله فهو المنتصر المؤيد، ولو لقيته السباع في غاباتها التي هي أشد فيها بالوثوب من غيرها سكنت وخضعت له ؛ وذلك لأن المُؤيَّد بالسماء لا يُغلب.

ثم قال:

وَلَنْ تَرَى مِنْ وَلِكً غَيْرِ مُنْ تَصِرٍ



# ١٣٦ - وَلَنْ تَرَى مِنْ وَلِيٍّ غَيْرِ مُنْ تَصِرِ اللهِ عَلْمَ مَنْ تَصِرِ مُنْ قَصِمِ اللهِ وَلاَ مِنْ عَدُوًّ غَيْرِ مُنْ قَصِمِ

#### الإعراب الموجز

( **وَلَنْ** ) : حرف نفي .

( تَرَى ) : منصوب بـ ( لَنْ ) بفتحة مقدرة على الألف ، وفاعله ضمر المخاطب .

( مِنْ وَلَـيِّ ) : مفعول ( تَـرَى ) ، و ( مِنْ ) زائدة في المفعول به .

(غَيْرٍ) : نعت ( وَلَـيٍّ ) على لفظه .

و يجوز أن نعربها بالنصب نعت له على محله إن كانت (تَرَى) بصرية ، وإن كانت علمية فهي المفعول الثاني .

( مُنْتَصِر ) بكسر الصاد: مضاف إليه.

(بِهِ): جار ومجرور متعلق بـ (مُنْتَصِرٍ)، والضمير يعود للنبي الله في . ( وَلا ): حرف نفى .

ر مِنْ عَدُوِّ ) : جار ومجرور معطوف على ( مِنْ وَلـيٍّ ) .

(غَيْر): نعت (عَدُوٌّ)، وفيها ما تقدم.

( مُنْقَصِم ) بضم الميم وفتح القاف وكسر الصاد: مضاف إليه .

#### تفسير الكلمات

( **وَلَنْ تَـرَى** ) : ولن تبصر .

( مِنْ وَلَيِّ ) : أي صديق قريب ، يقال : وَلِيه أي قَرُبَ منه .

وأولياؤه الله هم مَن آمنوا به وكانوا على هديه وطريقته .

(غَيْرِ مُنْتَصِرِ بِهِ): أي برسول الله على الله على الله

( وَلاَ مِنْ عَدُوًّ ): أي كافر.

(غَيْرِ مُنْقَصِم): القصم هو القطع مع الإبانة.

وفي بعض النسخ رُويَت بالفاء (مُنْفَصِمِ)، والأول أَوْلى ؛ لأن الفصم بالفاء هو القطع من غير إبانة .

#### المعنى الكلي

قال المصنف رحمه الله تعالى:

ولن تبصر ولياً من أولياء النبي وأحبابه ولا صديقاً مسلماً إلا وهو منتصر به على عدوه ، ولا تبصر عدواً كافراً ومعادياً إلا وهو به منقصم ومقهور .

ثم قال:

أَحَالً أُمَّتَاهُ فِي حِرْزِ مِلَّتِهِ

كَاللَّيْتِ حَلَّ مَعَ الأَشْبَالِ فِي أَجَمِ



## ١٣٧ - أَحَـلَّ أُمَّتَـهُ فِي حِرْزِ مِلَّتِهِ كَاللَّيْتِ حَلَّ مَعَ الأَشْبَالِ فِي أَجَمِ

#### الإعراب الموجز

( أُمَّتُهُ ) : مفعول ( أَحَلَّ ) .

(فِي حِرْزِ): جار ومجرور متعلق بــ ( أَحَلُّ ) .

( مِلَّتِهِ): مضاف إليها.

(كَاللَّيْثِ): جار ومجرور في موضع الحال من فاعل (أَحَلَّ) المستتر فيه .

( حَلَّ ) : فعل ماض ، وفاعله ضمير ( اللَّيْثِ ) المستتر فيه . والجملة حال من ( اللَّيْثِ ) .

( مَعَ ) بفتح العين وكسرها : متعلق بـ ( حَلَّ ) .

( الأَشْبَالِ ) بفتح الهمزة : مضاف إليها .

(فِي أَجَمٍ): جار ومجرور في موضع الحال من ( الأَشْبَالِ ) .

#### تفسير الكلمات

( أَحَلُّ ): بمعنى أنزل النبيُّ ﷺ .

( أُمَّتُهُ ) : أي أمة الإجابة التي استجابت له ؛ لأن الأمة نوعان :

( فِي حِرْزِ ) : أي في حصن ، والحرز ما يُحفظ به الشيء ويُحـُرز .

( مِلَّتِهِ): أي ملة النبي الشبيهة بالحرز ، وإنما كانت كذلك لأنها تحفظ مَن اتبعها من نار الكفر ، فهي كأعظم الحصون المنيعة التي لا يدخلها إلا مَن هو مِن أهلها .

والمراد بالملة الدين الذي أُملي من السماء ، وهو دين الإسلام. (كَاللَّتْ): كالأسد.

( حَلُّ ) : نزل .

( مَعَ الأَشْبَالِ ) : جمع شِبْل ، وهو ولد الأسد .

(فِي أَجَم): جمع أَجَمة ، وهي الغابة كما أسلفنا .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

لقد أنزل النبيُّ الله أمتَه في حرز دينه الحصين من نار الكفر كما يَنزل الليث مع أولاده في الغابة للتحصين من عدو يطرقهم .

والتشبيه بالأسد في السلطنة ، وكمال الشجاعة ، ورفع الهمة ، وشدة البطش لمن يتمرد عليه ، وفي عدم التعرض لمن يتذلل ، والشفقة على أتباعه .

ثم شبّه الأمة بالأشبال لأنه الشائد أصلهم في الإسلام، وأزواجه أمهاتهم وسبب حياتهم الحقيقية، ومنه نشوؤهم الديني.

ثم قال:

كَمْ جَدَّلَتْ كَلِمَاتُ اللهِ مِنْ جَدِلٍ فِي مَنْ جَدِلٍ فِي مِنْ خَصِمَ البُرْهَانُ مِنْ خَصِمِ

### ١٣٨ - كَمْ جَدَّلَتْ كَلِمَاتُ الله مِنْ جَدِلٍ

## فِيهِ وَكَمْ خَصَمَ البُرْهَانُ مِنْ خَصِمِ

#### الإعراب الموجز

(كُمْ): خبرية موضعها نصب على المصدرية أو الظرفية .

( جَدَّلَتْ) بفتح الجيم والدال المشددة: فعل ماض ، والتاء للتأنيث.

(كَلِمَاتُ): فاعل (جَدَّلَتْ)، وهي مضاف.

(الله): اسم الجلالة مضاف إليه.

( مِنْ جَدِلٍ ) بفتح الجيم وكسر الدال : مفعول ( جَدَّلَتْ ) ، و مِنْ ) زائدة .

( وَكُمْ ) : خبرية معطوفة على ( كُمْ ) المتقدمة .

وتمييز (كُمْ) في الموضعين محذوف.

( خَصَمَ ) بفتح الخاء والصاد المخففة : فعل ماض .

( البُرْهَانُ ) بضم الباء : فاعله .

( مِنْ خَصِمِ ) بفتح الخاء وكسر الصاد: مفعول ( خَصَمَ ) ، ور مِنْ ) زائدة .

#### تفسير الكلمات

(كُمْ): بمعنى كثيراً ، أي كثيراً ما جَدّلت ...

( جَدَّلَتْ ): بتشديد الدال و يجوز تخفيفها ، إلا أن الْمُشَدَّدَ يفيد التكثير .

وهي بمعنى غلبت وقطعت ، وأزالت جدل المجادل المعاند .

( كَلِمَاتُ الله ): المراد بها القرآن الكريم زاده الله عزة ومنعة .

( مِنْ جَدِلٍ ) : كثير الجدل .

( **وَكُمْ** ): أي وكثيراً .

(خَصَمَ): غلب في الخصام.

(النُّوهَانُ): الحق بأدلته القاطعة وبراهينه الساطعة .

( مِنْ خَصِم ): شديد الخصومة فيه .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

كثيراً ما أزال القرآنُ جـدالَ المجادل في أمره، الله وكثيراً ما أزال الدليلُ القاطع خصومة شديد الخصومة في أمره.

والثاني إشارة إلى ما وقع منه الله من الآيات حين سألوه آية على رسالته ، كانشقاق القمر وغير ذلك .

ولا يخفى أن عطف الثاني على الأول من عطف العام على الخاص.

ثم قال المصنف:

كَفَاكَ بِالعِلْمِ فِي الأُمِّيِّ مُعْجِزَةً فِي المُّمِّيِّ مُعْجِزَةً وَالتَأْدِيبِ فِي اليُّتُمِ



# ١٣٩ - كَفَاكَ بِالعِلْمِ فِي الأُمِّـيِّ مُعْجِزَةً فِي المُّمِّـيِّ مُعْجِزَةً فِي المُّـتُمِ

#### الإعراب الموجز

(كَفَاكَ): فعل ماض ومفعول.

( بِالعِلْم ) : فاعل ( كَفَاكَ ) ، والباء زائدة .

( فِي الْأُمِّـيِّ ) : جار ومجرور حال من ( العِلْم ) .

( مُعْجِزَةً ) : تمييز .

(فِي الْجَاهِلِيَّةِ): جار ومجرور متعلقٌ بمحذوف حال من ( العِلْم ).

( وَالتَادِيبِ ) : معطوف على لفظ ( العِلْم ) .

ويجوز أن نرفعها عطفاً على محله ، والأول هو الرواية .

( فِي اليُتُمِ ) بضم التاء اتباعاً لضم الياء لضرورة الوزن : جار ومجرور حال من ( التَأْدِيبِ ) .

#### تفسير الكلمات

( كَفَاكَ بِالعِلْمِ ) : أي يكفيك أيها المخاطبُ العلمَ الذي جاء به النبي النب

(فِي الأُمَّيِّ): وهو الذي لا يقرأ ولا يكتب ، ولا يعلم ولا يتعلم من معلم . نسبة للأم ، أي كأنه على الهيئة التي وُلد عليها من أمه .

وهذا الوصف مدح بالنسبة للنبي الله على الله على الله على الله الله سبحانه . وأما بالنسبة لغيره فهو ذم .

( مُعْجِزَةً ) : أي دالة على صدقه فيما جاء به .

( وَالتَأْدِيبِ ): الأدب هو ما يحصل للنفس من الأخلاق الحسنة ، وما يحصل من العلوم المكتسبة .

(فِي اليُتُم): اليتم في الناس فَقُدُ الأب، وفي البهائم فقد الأم.

فقد مات أبوه وهو في بطن أمه، وكان عليه الصلاة
والسلام مؤدباً بأحسن الأخلاق على خلاف العادة
في اليتيم، فشأنه في الأغلب أن لا يكون فيه من الأدب
ما يكون في ذي الأب، حيث الأب دائماً يقوم بتأديب
ابنه، ويسعى في تكميله باكتساب الصفات الحميدة،
وغير الأب لا يكون منه ذلك.

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

كفاك أيها المخاطَب بالعلم الذي جاء به النبي الله معجزة له مع كفاك أيها المخاطَب بالعلم الذي جاء به النبي المحاهلية الذين كونه أمياً لا يقرأ ولا يكتب، ومولوداً جاء في زمن الجاهلية الذين

لا علم عندهم ليكتسبه منهم! وكفاك أيها المخاطَب بالتأديب الحاصل منه معجزة ، لكونه من مُؤدَّب مع أنه رُبي يتيماً لا أب له يؤدبه! فقد بلغ من العلوم ما لا يبلغه بتعليم من تصدى لها ، فكيف بمن لم يتصدَّ ؟ ومن الآداب ما لا يناله بإرشاد من له مُؤدِّبٌ ، فكيف بمن عُدِمَه ؟

هذا ومن المعلوم أن المراد بالمعجزة هنا مطلق الأمر الخارق للعادة ، وإن لم يكن مقروناً بالتحدي الذي هو دعوى الرسالة . فاندفع هنا ما يقال أن كونه مؤدباً في حال يتمه لا يعد معجزة ؛ لأن المعجزة هي الأمر الخارق للعادة المقرون بالتحدي ، وهو في حال يتمه لم يُتحد ؛ لأن التحدي لا يكون إلا بعد الأربعين وبعد النبوة .

رزقني الله وإياك الفهم الثاقب.

ثم قال المصنف: خَدَمْتُ فِي فَلَى المُصنف: خَدَمْتُ فِي فَلَى اللَّهُ عُرِ وَالْحِدَم فَكَ فِي الشَّعْرِ وَالْحِدَم فَكَ فِي الشَّعْرِ وَالْحِدَم



## ١٤٠ - خَدَمْتُهُ بِمَدِيحٍ أَسْتَقِيلُ بِهِ

## ُّذُنــُوبَ عُمْرٍ مَضَــى فِي الشِّـعْرِ وَالخِـدَمِ

#### الإعراب الموجز

( خَدَمْتُهُ ) بضم التاء : فعل ماض وفاعل ومفعول به .

(بِمَدِيح): جار ومجرور متعلق بـ (خَدَمْتُـهُ).

(أَسْتَقِيلُ) بفتح الهمزة وكسر القاف: فعل مضارع، وفاعله ضمير المتكلم مستتر فيه وجوباً.

( بِـهِ ) : جار ومجرور متعلق بــ ( أَسْتَــقِيلُ ) ، والضـمير يعــود لـــ ( مَدِيح ) .

( ذُنُوبَ ) بضمَّ الذال : مفعول به لـ ( أَسْتَقِيلُ ) .

( عُمْرِ ) بضم العين وسكون الميم : مضاف إليه .

( مَضَى ) بفتح الضاد: فعل ماض ، وفاعله ضمير مستتر فيه جوازاً يعود إلى ( عُمْرِ ) ، والجملة نعت له .

( فِي الشَّعْرِ ) بكسر الشين وسكون العين : جار ومجرور متعلق بـ ( مَضَى ) .

( وَالْحِدَم ) بكسر الخاء وفتح الدال : معطوف على ( الشُّعْرِ ) .

#### تفسير الكلمات

( خَدَمْتُهُ ): أي مدحته الله على الله والمدح هو ذكر وعَدُّ الفضائل وبيانها .

( بِمَدِيح ) : المديح اسم لما يُمدح به من الثناء الحسن .

( أَسْتَ قِيلُ ) : أطلب الإقالة ، وهي في الأصل الأخذ باليد عند

العثار كما جاء في الدعاء: ( اللهم أقل عثرتي ) .

(به ): الضمير يرجع للمديح.

( ذُنُوبَ ) : بمعنى آثام ، وهي الجرائم .

( عُمْر ): عمر الإنسان مدة حياته.

( مَضَى ): بمعنى ذهب ذلك العمر وانقضى.

( فِي الشَّعْرِ ) : هو الكلام المقفى الموزون من أي بحر كان ، والمراد هنا أي مدحاً لأبناء الدنيا .

( وَالْحِدَمِ ) : جمع خدمة ، وهي أداء حوائج الشخص وكل ما يُتَقَرَّبُ به إلى الغير .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف مخاطباً الله تعالى :

يا رب ، خدمتُ رسولك بمديح حال كوني أستقيل وأطلب منك أن تقيلني به من أوزار عمر انقضى غالبه في نظم الشعر مدحاً في الناس ، والخدم لأبناء الدنيا من الملوك وأصحاب الدولة ما ليس في طاعتك .

وهذا وإن كان مباحاً إلا أنه قد يجر إلى الحرام ، وهو ما أشار إليه المصنف في البيت الذي بعده فقال:

إِذْ قَلَّ لَيْ مَا تُخْشَى عَوَاقِبُهُ

كَأَنَّنِي بِهِمَا هَدْيٌ مِنَ النَّعَم



### ١٤١ - إِذْ قَلَّدَانِيَ مَا تُـخْشَى عَوَاقِبُهُ

## كَأُنَّنِي بِهِمَا هَدْيٌ مِنَ النَّعَمِ

#### الإعراب الموجز

(إِذْ) بسكون الذال: حرف تعليل لـ (أَسْتَقِيلُ) في البيت السابق، ويجوز أن يكون تعليلاً لـ (خَدَمْتُهُ).

( قَـلَّدَانِيَ ) بفتح القاف واللام والدال والياء وكسر النون : فعل وفاعل ومفعول أول ، وضمير التثنية الألف يعود إلى ( الشَّعْرِ وَالخِدَم ) في البيت السابق .

( مَا ): نكرة موصوفة في موضع المفعول الثاني ، أي أمراً .

( تُكْشَى ) بضم التاء وسكون الخاء وفتح الشين : فعل مضارع مبنى للمفعول .

(عَوَاقِبُهُ): نائب الفاعل.

والجملة نعت ( مَا ) ، والرابط بينهما الهاء من ( عَوَاقِبُهُ ) .

(كَأُنَّنِي): (كَأُنَّ) حرف تشبيه ، وياء المتكلم اسمها .

(بِهِمَـا): جار ومجرور حال من اسم (كَأَنَّ).

( هَدْيٌ ) بفتح الهاء وسكون الدال : خبر ( كَأَنَّ ) .

( مِنَ النَّعَم ) بفتح النون والعين : جار ومجرور نعت ( هَدْيٌ ) .

#### تفسير الكلمات

( إِذْ قَلَّدَانِيَ ): مأخوذ من قلّدته الأمر، أي جعلته كالقلادة في عنقه. والضمير راجع إلى ( الشِّعْرِ وَالخِدَم ) كما أسلفنا .

( مَا تُحْشَى ) : أي أمراً تخشى ، والخشية الخُوف .

(عَوَاقِبُهُ): جمع عاقبة ، وهي ما يَؤُول إليه الأمر آخراً ، فعاقبة كل شيء آخره .

(كَأُنتَنِي بِهِمَا): أي بسببهما.

( هَدُيٌ ) : هو ما يُهدى إلى الحرم .

( مِنَ النَّعَم ) : لفظة النعم تشمل الإبل والبقر والغنم .

ومِن شأن الهدي أن يقلد بجعل شيء في عنقه من نعل وجرس ونحو ذلك ؛ ليُعلم أنه هدى .

وفي التشبيه بالهدي دقيقة ، وهي أنه خشي على نفسه الهلاك المتوقع للإبل المقلدة من جراء الأفعال المذكورة قَبْلُ .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف في هذا البيت:

إن الشعر الذي قلتُه في الناس والخِدَم التي صدرت مني لهم، جعلا في عنقي من الآثام ما هو كالقلادة وهو ما تُخشى عواقبه، إذ أنه إن لم يغفره الله مؤد إلى هلاكي الدنيوي، وإلى خسراني في الآخرة، حتى كأنني بهما هدي من النَّعَم. فكما لا يخفى الهدي من النَّعَم على رائيه بما يُقلَّدُ في عنقه من تعليق نعل وغيرها، وأصبح معروفاً أنه هدي، فكذلك أنا لا يخفى بأني أستحق العقاب بما اكتسبته من الآثام بسبب مدحي غيره من من الدنيا وخدمتى إياهم، وقد عُرف حالى هذا.

ثم قال:

أَطَعْتُ غَيَّ الصِّبَا فِي الحَالَتَيْنِ وَمَا حَصَّلْتُ إِلاَّ عَلَى الآثَامِ وَالنَّدَمِ حَصَّلْتُ إِلاَّ عَلَى الآثَامِ وَالنَّدَمِ

# ١٤٢ - أَطَعْتُ غَيَّ الصِّبَا فِي الْحَالَتَيْنِ وَمَا حَصَّلْتُ إِلاَّ عَلَى الآثَامِ وَالنَّدَمِ

#### الإعراب الموجز

( أَطَعْتُ ) بضم التاء : فعل وفاعل .

(غَيَّ) بفتح الغين : مفعول به .

( الصِّبَا ): مضاف إليه .

( فِي الْحَالَتَ يْنِ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( أَطَعْتُ ) .

( وَمَا ) : حرف نفى .

( حَصَّلْتُ ) : فعل وفاعل .

( إلاّ ) : حرف إيجاب .

(عَلَى الآثـَامِ): جار ومجرور متعلق بـ (حَصَّلْتُ) عـلى الاسـتثناء المفرغ .

( وَالنَّدَمِ ) بفتح النون والدال : معطوف على ( الآثامِ ) .

#### تفسير الكلمات

( أَطَعْتُ ) : بمعنى امتثلت .

(غَيَّ): الغي ضد الهدى ، وهو الضلال.

(الصِّبَا): حداثة السن.

( فِي الْحَالَتَيْنِ ) : عنى المصنف حالتي ( الشَّعْرِ وَالْخِـدَمِ ) المتقدم ذكرها .

( وَمَا حَصَّلْتُ إِلاَّ عَلَى الآثَامِ ) : أي وما حصلت منها إلا على

الآثام ، أي الذنوب التي صدرت مني . ( وَالنَّدَم ) : أي وعلى الحسرة على تلك الآثام .

#### المعنى الكلي

قال المصنف رحمه الله تعالى:

أطعتُ غي زمن الصبا - وهو زمان الجهل والبطالة الداعي إلى الهلاك - في الحالتين ، حالة مدحي لغير النبي وحالة خدمتي له ، وما حصّلت من هاتين الحالتين إلا على الآثام والندم على ما صدر مني ، ولو صحبني التوفيق من أول الأمر لكان ما صدر مني من شعر وخدمة له خاصة لا لغيره ، ولكن التوفيق بيد الله يعطيه من شاء ومتى شاء .

ثم قال:

فَيَا خَسَارَةَ نَفْسِ فِي تِجَارَتِهَا لَمُ تَشْتَرِ السَدِّينَ بِالدُّنْيَا وَلَمُ تَشُمِ



# ١٤٣ - فَيَا خَسَارَةَ نَفْسٍ فِي تِجَارَتِهَا

## لَمْ تَشْ تَرِ اللَّه نيا الدُّنيَ إِللَّهُ نيسًا وَلَمْ تَسُمِ

#### الإعراب الموجز

(فَيَا): حرف نداء.

( خَسَارَةً نَفْسِ ) : منادي على طريق التعجب ، أي ما أخسر نفساً !

( فِي تِـجَارَتِهَـاً ) : جار ومجرور متعلق بـ ( خَسَارَةَ ) .

( لَمْ تَشْتَرِ ) : جازم ومجزوم ، والجملة نعت ( نَفْسِ ) .

(الدِّينَ) بكسر الدال: مفعول (تَشْتَرِ).

( بِالدُّنْيَا ) : جار ومجرور متعلق بــ ( تَشْتَرِ ) .

( وَلَمْ تَسُمِ ) : معطوف على ( لَمْ تَشْتَرِ ) .

#### تفسير الكلمات

( فَيَا خَسَارَةً نَفْسِ ) : الخسارة ضد الربح .

( فِي تِـجَارَتِـهَا ) : التجارة هي التقلب في المال لطلب الربح .

( لَمُ تَشْتَرِ الدِّينَ بِالدُّنْيَا): أي لم تأخذ الدين بدل الدنيا، بل عدلت عن العظيم الباقي إلى الخسيس الفاني.

( وَلَمُ تَسُمِ ) : السوم هو العرض للشراء ، أي ولم تتعرض لأخذ الدين بدل الدنيا .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف:

فما أخسر نفسي في تجارتها وفي عملها السابق ، إذ لم تأخذ الدين

الني هو الجوهر والحقيقة والخلود ولم تتعرض لأخذه، بل أخذت الدنيا الفانية الجيفة وتركت الدين الذي تنجو به في عرصات يوم القيامة.

ثم قال رحمه الله : وَمَــنْ يَبِـعْ آجِــلاً مِنْــهُ بِعَاجِلِــهِ

يَبِنْ لَـهُ الغَـبْنُ فِي بَيْعٍ وَفِي سَلَمِ



## ١٤٤ - وَمَنْ يَبِعْ آجِلاً مِنْهُ بِعَاجِلِهِ

# يَــبِنْ لَــهُ العَــبْنُ فِي بَيْــعٍ وَفِي سَــلَمِ

#### الإعراب الموجز

( وَمَنْ ) بفتح الميم : اسم شرط مبتدأ .

(يَبِعُ):خبرها.

(آجِلاً) بمد الهمزة: مفعول (يَبعُ).

( مِنْـهُ ) : جار ومجرور نعت ( آجِلاً ) ، والضمير لــ ( مَنْ ) .

( بِعَاجِلِهِ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( يَبِـعْ ) .

(يَبِنُ ) بفتح الياء وكسر الباء : جواب الشرط .

(لَـهُ): جار ومجرور متعلق بـ (يَـبِنْ).

(الغَبْنُ) بفتح الغين وسكون الباء: فاعل (يَبنْ).

(فِي بَيْع): جار ومجرور متعلق بـ ( الغَبْنُ ) .

( وَفِي سَلَمٍ ) بفتح السين والـلام : جـار ومجـرور معطـوف عـلى ( في بَيْع ) .

#### تفسير الكلمات

( وَمَنْ يَبِعْ ) : أي يعطي .

(آجِلاً): الآجل ضد العاجل، والمرادبه هنا الثواب الذي يكون في الآخرة المحققة الباقية.

(مِنْهُ): الضمير عائد لـ (مَنْ يَبِعْ).

( بِعَاجِلِهِ ) : الضمير راجع إلى ( مَنْ يَبِعْ ) ، والمراد بالعاجل هنا

الذي يأخذه من الدنيا الفانية.

(يَبِنْ لَـهُ): بمعنى يظهر.

( الغَبْنُ ): النقص والخداع.

( فِي بَيْعٍ وَفِي سَلَمِ ): هنا العطف عطف تفسير ؛ لأن السَّلَم صنف من البيع .

أي ولا شك أنَّ مَن يبع آجلاً منه بعاجله يظهر له النقص في بيعه العاجل ، وفي سَلَمِه وهو بيعه الآجل .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف في هذا البيت:

وما مثل نفسي في الخسارة إلا كمثل مَن باع عيناً حاضرة بثمن غائب، فإنه قد يختلف الوفاء بالثمن مما يؤدي إلى الغبن وسوء وقع العقد بلفظ البيع أم بلفظ السلم. فكيف من باع ما ينفعه آجلاً - وهو نعيم الآخرة الباقي أبداً والذي لا يفنى طوال الآماد - بما يضره عاجلاً - وهو متاع الدنيا الفاني - ؟ فإنه أشد غبناً.

ثم قال:

إِنْ آتِ ذَنْباً فَمَا عَهْدِي بِمُنْتَقِضٍ مِنْ النَّبِيِّ وَلاَ حَبْلي بِمُنْصَرِم



### ١٤٥ - إِنْ آتِ ذَنْباً فَمَا عَهْدِي بِمُنْ تَقِض

## مِنَ النَّبِيِّ وَلا حَبْليِي بِمُنْصَرِمِ

#### الإعراب الموجز

(إنْ) بكسر الهمزة وسكون النون : حرف شرط جازم .

(آتِ) بمد الهمزة وكسر التاء: فعل الشرط مجزوم بـ (إِنْ) وعلامة جزمه حذف الياء، وفاعله مستتر فيه وجوباً تقديره أنا.

( ذَنْباً ) بفتح الذال وسكون النون : مفعول ( آتِ ) .

( فَمَا ) : حرف نفي .

(عَهْدِي): اسمها.

(بِمُنْتَقِضٍ): خبرها.

( مِنَ النَّبِيِّ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( مُنْتَـقِضٍ ) .

( وَلا ): حرف نفي .

( حَبْلي ) بفتح الحاء وسكون الباء: اسمها .

(بِمُنْصَرَمِ) بضم الميم وفتح الصاد وكسر الراء: جار ومجرور خبرها. وجملة (فَما عَهْدِي ...) جواب الشرط على إقامة السبب مقام المسبب، والأصل في العبارة: إن آتِ ذنباً فإني أرجو ستره وغفرانه لأن عهدي وإيماني ثابت. فلو جعلناها جواباً أصالة لفسد المعنى، فيكون عند فساد المعنى أنه إذا لم يأت ذنباً فإنه ينتقض عهده، وليس كذلك لأن

عهده ثابت على كل حال سواء أتى ذنباً أم لا .

#### تفسير الكلمات

(آت): أصله أأت مهمزتين، قلبت الثانية ألفاً فصارت آت بالمد.

( ذَنْباً ): مخالفة صغيرة أو كبيرة دون الكفر .

( فَمَا عَهْدِي ) : فما ميثاقى .

( بِمُنْتَ قِض ): نقض العهد هو عدم الوفاء به .

( وَلاَ حَبْلي ) : المقصود بالحبل هنا الوصل ، أي ولا وصلى .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

إن أفعل ذنباً بعد ما تقدم من التوبة والندم على الشعر والخدم بأن عدتُ إليهما ، فإني أرجو غفرانه . فإن نقضي التوبة بارتكاب الذنب ليس بنقض لإيماني وعهدي من النبي الذي التزمته من دين الإسلام الذي جاء به عليه الصلاة والسلام . فإن الذنب لا ينقض الإيمان ، ولا يقطع سبب الوصلة به وبدينه .

وفي هذا البيت تأنيس للنفس وترويح لها في دخولها في رحمة الله تعالى.

ثم قال المصنف:

فَاإِنَّ لِي ذِمَّةً مِنْهُ بِتَسْمِيَتِي فَالْخَلْقِ بِاللَّهُ مِنْهُ بِتَسْمِيَتِي فَالْخَلْقِ بِاللَّهُمَم مُحَمَّداً وَهو أَوْفَى الْخَلْقِ بِاللَّهُمَم



# ١٤٦ - فَالِنَّ لِي ذِمَّةً مِنْهُ بِتَسْمِيَتِي مُحَمَّداً وَهَوَ أَوْفَى الخَلْقِ بِاللَّهُمَمِ

#### الإعراب الموجز

( فَإِنَّ ) بكسر الهمزة وتشديد النون : حرف توكيد ونصب .

(لي): خبرها مقدم.

( ذِهَةً ) بكسر الذال: اسمها مؤخر.

(بِتَسْمِيَتِي): جار ومجرور متعلق بـ ( ذِمَّةً ) ، والباء للسببية ،

و (تَسْمِيَتِي) مصدر يتعدى لمفعولين ، وهو مضاف إلى مفعوله الأول وهو ياء المتكلم .

( مُحَمَّداً ): المفعول الثاني .

( وَهُوَ أُوْفَى ) بفتح الهمزة والفاء : مبتدأ وخبر .

( الخَلْق ) : مضاف إليه .

( بِالذِّمَمِ ) بكسر الذال وفتح الميم الأولى : جار ومجرور متعلق د ( أَوْفَى ) .

#### تفسير الكلمات

( فَإِنَّ لِي ذِمَّةً مِنْهُ ): الذمة هي الأمان .

( بِتَسْمِيَـتِي ) : التسمية تجعل الاسم علماً على الذات .

( مُحَمَّداً ): أي كاسمه عليه الصلاة والسلام .

( أَوْفَى الْحَلْق ) : مأخوذ من وفى بالعهد إذا راعى مقتضاه . ( بِالذِّمَمِ ) : جمع ذمة .

#### المعنى الكلي

هذا البيت هو تعليل للذي قبله ، فيقول المصنف:

إن في ذمة منه بي بتسميتي محمداً كتسميته بي بذلك . فاختياري التسمية باسمه دليل على محبتي فيه ، فإن أحداً لا يتسمى باسم إلا وهو يحبه أو يحب مَن يتسمّى به . وإذا ثبت في منه ذلك مع عظم جاهه عليه الصلاة والسلام وعلو مكانته عند الله تبارك وتعالى فلا أخاف ، وكيف أخاف أو أبالي وهو أو في الخلق بالذمم ؛ لأن الله في يعطيه الشفاعة ويخلصني من شدة ذلك اليوم العصيب ، وإن الشفاعة التي أذن له أن يشفع بها في محبيه المؤمنين هي مخبأة لذلك اليوم .

وفي كلام المصنف ترغيب في التسمية بمحمد ، وقد جاء في ذلك جملة من الأحاديث الصحيحة والصريحة ، نـذكر بعضاً منها على وجه التبرك لا على وجه الإحصاء والاستقصاء :

عن أنس بن مالك أن رسول الله قال: «يوقف عبدان بين يدي الله قل فيأمر بهما إلى الجنة ، فيقولان: ربنا بما استأهلنا منك الجنة ولم نعمل عملاً يجازينا الجنة - وفي رواية: تجازينا به الجنة - ؟ فيقول الله قل لهما: عبداي ادخلا الجنة ، فإني آليت على نفسي أن لا يدخل النار مَن اسمه أحمد ومحمد » (أ).

<sup>(</sup>١) رواه الديلمي في الفردوس .

وعن ابن عباس رضي الله عنهما أنه إذا كان يـوم القيامة نـادى مناد: ألا لِيَـقُم مَن اسمه محمد فليدخل الجنة، تكرمة لنبيه محمد الله من وعن أبي أمامة مرفوعاً: (( مَن وُلِد له مولود فسمّـاه محمداً تبركاً به كان هو ومولوده في الجنة )) ".

وعن علي بن أبي طالب كرم الله وجهه قال: ((ما مِن مائدة وضعت فحضر عليها مَن اسمه أحمد ومحمد إلا قُدس ذلك المنزل كل يوم مرتين )) (1).

وحاصل كلام المصنف أن له أماناً منه السبب تسميته باسمه الشريف ، وإن ارتكاب الذنب لا يقطع التسمية ، فإنه الثاس وفاء بالعهد .

ثم قال رحمه الله تعالى:

إِنْ لَمْ يَكُ نُ فِي مَعَ ادِي آخِ ذاً بِيَدِي فَضَ مَعَ ادِي آخِ ذاً بِيَدِي فَضَ لَ يَا زَلَّ قَ القَدم



<sup>(</sup>١) رواه ابن سعد في طبقاته عن عثمان العمري مرسلاً.

<sup>(</sup>٢) ذكره صاحب سبل السلام ج٤ ص١٠٠ ، وخُرِّج في كتاب الخصائص لابن سبع .

<sup>(</sup>٣) رواه ابن عساكر .

<sup>(</sup>٤) رواه الديلمي صاحب الفردوس.

# ١٤٧ - إِنْ لَمْ يَكُنْ فِي مَعَادِي آخِذاً بِيَدِي

# فَضْ لِ اللَّهِ فَاللَّهُ فَقُلْ لِي الرَّكَةَ القَدَمِ

#### الإعراب الموجز

(إِنْ): حرف شرط جازم.

( فِي مَعَادِي ) بفتح الميم والعين وكسر الدال : جار ومجرور متعلق بـ ( يَكُنْ ) .

(آخِداً) بهمزة ممدودة وبخاء وذال : خبر (يَكُنْ).

(بيَـدِي): جار ومجرور متعلق بـ (آخِذاً).

( فَضْلاً ) : مفعول لأجله منصوب بـ ( آخِذاً ) .

( وَإِلا ): حرف شرط مقرون بلا النافية ، وفعل الشرط وجوابه محذوفان ، أي وإن كان آخذاً بيدي فزت ، حيث نفي النفي إثبات . والجملة مقرونة بواو الاعتراض بين الشرط الأول وجوابه .

( فَقُـلُ ) : جواب الشرط الأول .

(يَا): حرف نداء.

(زَلَّةَ) بفتح الزاي: منادى منصوب.

( القَـدَم ) بفتح الدال : مضاف إليه .

#### تفسير الكلمات

(فِي مَعَادِي): أي في عودي إلى الله تبارك وتعالى إلى دار الجزاء.

(آخِذاً بِيَدِي): أي بأن يشفع لي عند اشتداد الكرب بي في المحشر؛ لأن الأخذ باليد يعنى الخلاص من الشدة.

( وَإِلاَّ فَقُلْ يَا زَلَّةَ القَدَمِ ): عبارة عن الشقاء والهلاك وسوء الحال ، أي يا زلة القدم تعالى فهذا أوانكِ .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

إن لم يكن النبي في عودي يوم القيامة لدار الجزاء آخذاً بيدي شفيعاً لي فضلاً منه وإحساناً لي ، وإلا فيا زلة قدمي عن الصراط المستقيم ، وإن كان كما أرجو آخذاً بيدي فهي السعادة الأبدية بعد يوم الدين .

ثم قال:

حَاشَاهُ أَنْ يُحْرِمَ الرَّاجِي مَكَارِمَهُ أَنْ يُحْرِمَ الرَّاجِي مَكَارِمَهُ أَنْ يُحْرِمَ الرَّاجِعَ الجَارُ مِنْهُ غَيْرَ مُحْتَرَمِ



# ١٤٨ - حَاشَاهُ أَنْ يُحْرِمَ الرَّاجِي مَكَارِمَهُ أَوْ يَرْجِعَ الجَارُ مِنْهُ غَيْرَ مُحْتَرَمِ

#### الإعراب الموجز

( حَاشَاهُ ) : مصدر منصوب بفعل محذوف ، والهاء مضاف إليها . والتقدير : أحاشيه حاشا أي محاشاة ، أي أنزهه تنزيهاً .

( أَنْ ) بفتح الهمزة وسكون النون : حرف نصب .

( يُحْرِمَ ) بضم الياء وكسر الراء: فعل مضارع مبني للفاعل مأخوذ من أحرم ، وفاعله مستتر فيه يعود للنبي الله المناس

(الرَّاجي) بسكون الياء على لغة: مفعوله الأول.

( مَكَارِمَهُ ) : مفعوله الثاني .

( أَوْ يَرْجِعَ ) : بالنصب عطفاً على ( يُـحْرِمَ ) .

( الجَارُ ) : فاعل ( يَرْجِعَ ) .

(غَيْرَ): حال من (الجَارُ).

( مُحْتَرَم ) بفتح التاء والراء : مضاف إليه .

#### تفسير الكلمات

( حَاشَاهُ ) : أي أنزه النبي الله تنزيهاً .

(أَنْ يُحْرِمَ): أن يمنع.

(الرَّاجِي): الرجاء هو الطمع في أمر يمكن الحصول عليه.

( مَكَارِمَهُ ) : جمع مكرمة ، والمراد بها هنا الشفاعة .

( أَوْ يَرْجِعَ الجَارُ مِنْهُ ) : أي الداخل في جواره الله . ( غَيْرَ مُحْتَرَمِ ) : غير موقر .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

حاشاه وننزهه أن يُحرم ويمنع الذي يطمع في مكارمه عليه الصلاة والسلام أن يرجع بدون جوار ، كيف لا وهو شصاحب الشفاعة العظمي يوم القيامة ؟

وحاصل ذلك أن قدر النبي الجليل يأبى أن يُحرم الراجي الذليل الطامع لكرمه الله وأن يرجع مَن التجأ إلى جواره المنيع وجنابه الرفيع محروماً من نواله الوسيع.

فكيف يُهان من تأمّل شفاعة النبي وهو سيد كل كريم مِن خلق الله ، أو يُضام مَن نزل بحمى محمد بن عبدالله عليه الصلاة والسلام ؟

وهذا البيت زيادة في تسكين النفس من خوفها ، وتقوية تطمينها من قلقها .

نسأل الله تعالى العلي القدير أن يجعلنا من أهل شفاعته وتحت لوائه ، إنه سميع كريم .

ثم قال الناظم: وَمُنْدُ أَلْدُ رَمْتُ أَفْكَارِي مَدَائِحَهُ وَمُنْدُ أَلْدُ رَمْتُ أَفْكَارِي مَدَائِحَهُ وَمُنْدُ أَلْدُ مَلْتَ رَمْ مُلْتَ رَمْ

## ١٤٩ - وَمُنْذُ أَلْزَمْتُ أَفْكَارِي مَدَائِحَهُ

### وَجَدْتُ مُ لَتَ الرَّصِي خَ يُر مُلْتَ رِمِ

#### الإعراب الموجز

( وَمُنْذُ ) : ظرف زمان وذلك لدخولها على الجملة الفعلية في محل نصب بـ ( وَجَدْتُ ) .

( أَ لْزَمْتُ ) بضم التاء : فعل وفاعل .

( أَفْكَارِي ) بفتح الهمزة : مفعول أول لـ ( أَلْزَمْتُ ) .

( مَدَائِحَهُ ) : مفعول ثان لـ ( أَلْزَمْتُ ) .

( وَجَدْتُهُ ) : فعل وفاعل ومفعول أول .

( لَخِلاَصِي ) : جار ومجرور متعلق بـ ( وَجَدْتُ ) .

(خَيْرَ): مفعول ثان لـ (وَجَدْتُ)، وهي مضاف.

( مُلْتَزِم ) بكسر الزاي : مضاف إليه .

#### تفسير الكلمات

( أَ لْزَمْتُ ) : الإلزام جعل الشيء لازماً غير منفك ، يقال : ألزمتُ لنفسى الأمر ، أي جعلتها لازمة له .

( أَفْكَارِي ): الأفكار جمع فكر ، وهو أعمال القوة المفكرة لتدبير أمر من الأمور .

( مَدَائِحَهُ ) : جمع مديح ، وهو الثناء الحسن .

مأخوذة من الوجدان، وهو أن يرى المرء ضالته بعد طلبها.

( لَخِلاَصِي ) : أي من كل مكروه .

والخلاص مصدر خَلَصَ بفتح اللام في الماضي وضمها في المضارع خَلُص، وهو أن يَخرج الإنسان من شيء تقيد به. (خَيْرَ مُلْتَزِمٍ): بمعنى تكفّل وأوجب على نفسه، أي خير مَن التزم بخلاص من التجأ إليه ولاذ في الشدائد به.

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

ومنذ زمان ألزمت ذات أفكاري مدائحه في الدنيا متوسلاً بها في مطالبي الكثيرة ، كطلب الخلاص من الداء الذي لا يقدر على رفعه إلا الله تعالى ببركته في ، وجدته عليه الصلاة والسلام لخلاصي من جميع هذه الشدائد التي تصيبني خير ملتزم .

وإن هذا الداء الذي أشار إليه هو سبب إنشائه القصيدة ، فقد أصيب رحمه الله تعالى بفالج أبطل نصفه كما أسلفنا في بداية شرحنا ، فعمل هذه القصيدة واستشفع بها ، فرأى النبي في النوم ، فمسح بيده الشريفة عليه ، فعوفي من ساعته .

فلما استيقظ قال له بعض الصالحين: أَسْمِعْني هذه القصيدة التي مدحتَ بها النبي النبي الله والتي تقول في أولها: (أَمِنْ تَلَكُرُ بِحِيرَانٍ ....)، فلقد سمعتُها تنشد بين يديه الله وهو يتمايل كالغصن الدقيق على الشجرة.

ثم قال المصنف رحمه الله:

وَلَـنْ يَفُـوتَ الغِنَـى مِنْـهُ يَـداً تَرِبَـتْ إِنَّ الحَيَـا يُنْبِـتُ الأَزْهَـارَ فِي الأُكُـمِ



### ٠ ٥ ١ - وَلَنْ يَفُوتَ الغِنَى مِنْـهُ يَـداً تَربَـتْ

# إِنَّ الْحَيَا يُنْبِتُ الأَزْهَارَ فِي الأُكُمِ

#### الإعراب الموجز

( وَلَنْ ) : حرف نصب .

(يَفُوتَ): منصوب بـ (لَنْ).

(الغِنَى) بكسر الغين وفتح النون: فاعل (يَفُوتَ).

( يَداً ) بفتح الياء: مفعول ( يَفُوتَ ) .

( تَربَتُ) بفتح التاء الأولى وكسر الراء: فعل وفاعل، والجملة نعت ( يَداً).

( إِنَّ ) بكسر الهمزة وفتح النون المشددة : حرف مشبه بالفعل ينصب الاسم ويرفع الخبر .

( الحَيَا ) بفتح الحاء والياء والقصر : اسم ( إنَّ ) .

( يُنْبِتُ ) بضم الياء و سكون النون وكسر الباء: فعل مضارع ، وفاعله مستتر فيه جوازاً يعود إلى ( الحَيَا ) .

( الأَزْهَارَ ) بفتح الهمزة وسكون الزاي : مفعول به .

(فِي الأَكُم ) : جار ومجرور متعلق بــ ( يُنْبِتُ ) .

#### تفسير الكلمات

( وَلَنْ يَفُوتَ ... ) : هذه جملة مستأنفة .

(الغِنَى): الاستغناء بالشفاعة عن الأعمال.

( يَداً ) : اليد هي الجارحة ، وقد يُراد بها النفس .

( تَرِبَتُ ) : التصقت بالتراب وافتقرت ، أو خسرت ما كان بيدها إما من الأموال في الدنيا ، وإما من الثواب للآخرة . أي

إما افتقاراً حسياً أو معنوياً لاقتراف المعاصي ، فهو يشفع للمذنب ، ويَدْخُلُ المشفوع له الجنة بذلك .

( الحَيَا ) : الغيث .

( الأَزْهَارَ ) : جمع زهر .

(فِي الأَكُمِ): جمع أكمة وهي الربوة، أي المحل المرتفع من الأرض. ووجه الاستدلال بذلك أنه كها يشاهد محسو سا أن الحيا لعموم بركته ينبت الأزهار في المواضع التي لا يُظن نبتُ فيها كالأكم ؛ لعدم استقرار الماء عليها لعلوها . فكذا النبي لعلو منزلته وشرف قدره عند ربه تبارك وتعالى ، فإنه ينيل الغنى من يظن أن لا يستغني لشدة فقره وفاقته .

وهذا التشبيه إنما هو على سبيل التقريب للأفهام ، وإلا فهو عليه الصلاة والسلام لا يحيط بحقيقة كماله البشري إلا الله ...

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

إن عطايا النبي الله تفوت يد فقير ذي فاقة ، فإن المطر إذا نزل إلى الأرض عمّ الصالح منها وغير الصالح ، وأنبت الريحان والأزهار على رؤوس المنازل وأطراف الروابي .

ثم قال المصنف:

وَلَمْ أُرِدْ زَهْ رَهَ الدُّنْيَ الَّتِ فِي اقْتَطَفَتْ

يَدَا زُهَيْ رِبِمَا أَثْنَى عَلَى هَرِمِ

## ١٥١ - وَلَمْ أُرِدْ زَهْرَةَ الدُّنْيَا الَّتِي اقْتَطَفَتْ

## يَدَا زُهَيْدٍ بِمَا أَثْنَى عَلَى هَرِمِ

#### الإعراب الموجز

( وَلَمُ ) : حرف جزم .

( أُرِدْ ) بضم الهمزة وكسر الراء: فعل ، وفاعله ضمير مستتر فيه وجوباً تقديره أنا .

(زَهْرَةَ): مفعول به .

( الدَّنْيَا ) : مضاف إليه .

( الَّتِي ) : اسم موصول .

( اقْتَطَفَتْ ) : صلة ( الَّتِي ) ، والعائد بينهما محذوف أي اقتطفتها .

( يَدًا ) : فاعل ( اقْتَطَفَتْ ) ، وحذفت النون للإضافة بناء على أنه مثنى .

ويجوز أن يكون مفرداً مقصوراً على لغة من قال:

يا رب ساريات ما توسدا إلا ذراع العيس أو كف اليدا

( زُهَيْـرِ ) بضم الزاي وفتح الهاء : مضاف إليه .

( بِمَا): الباء للسببية ، و ( مَا ) حرف موصول ، والجار والمجرور متعلق بـ ( اقْتَطَفَتْ ) .

( أَثْنَى ) بفتح الهمزة وسكون الثاء وفتح النون : فعل ماض ، وفاعله مستتر فيه جوازاً تقديره هو يعود إلى ( زُهَيْرٍ ) . والجملة صلة ( مَا ) .

(عَلَى هَرِمِ) بفتح الهاء وكسر الراء : جار ومجرور متعلق بـ( أَثْنَى ).

#### تفسير الكلمات

( وَلَمْ أُرِدْ زَهْرَةً ) : أي لم أرد الحياة .

(اللَّنْيَا): أي نعيمها ومشتهياتها، وما فيها من لذات المال والجاه وغيرهما.

وإنما عبر بالزهرة تشبيهاً للدنيا بالزهر الذي لا يدوم التمتع به بل يتغير سريعاً .

( الَّتِي اقْتَطَفَتْ ) : التي جنت .

( يَكَا زُهَيْرٍ ) : قصد المصنف الشاعر المشهور أبا كعب زهير بن أبي سُلمى صاحب قصيدة ( بانت سعاد ) المشهورة . كان من الشعراء المتقدمين على سائر شعراء الجاهلية : كعنترة ، وطرفة بن العبد ، وامرئ القيس ، والنابغة الذبياني . وله أخت تسمى الخنساء ، كانت كذلك شاعرة مشهورة ، فالشعر كان فيهم وراثة .

(بِمَا أَثْنَى): بما مدح.

(عَلَى هَرِمِ): أي بالمدح الذي أثنى به على هَرِم بن سنان بن حيان . وهو أحد أجود ملوك العرب ، كان من سيرته أنه يصل الشعراء ومن يمدحه ، وقد وصل زهيراً بالصلات الكثيرة الخارجة عن العادة ، ومن جملة ما اتفق معه أنه حلف بأن يعطيه كلما مدحه غُرة - عبداً أو أَمة - أو قيمتها ، وأنه كلما سلّم عليه أعطاه ما ذكرنا ، حتى استحيى منه زهير لكثرة عطائه ، فصار إذا رآه في قوم قال: أَنْعِموا صباحاً غير هَرم .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

إني لم أرد بمدحي النبي إلا الأجر والثواب من الله تبارك وتعالى في الآخرة ، ولم أرد بذلك زهرة الدنيا ونضارتها من المال والجاه وغيرهما ، ولم أرد أن أكون وأتشبه بنه بنه بن أبي سُلمى الشاعر المشهور بما أثنى على هَرِم حباً في زهرة الدنيا ، بل أريد شفاعة النبي من وزر أعمالي وسوء أحوالي ، يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم .

ثم قال: يَا أَكْرَمَ الخَلْقِ مَا لِي مَنْ أَلْسُوذُ بِهِ سِوَاكَ عِنْدَ حُلُولِ الْحَادِثِ الْعَمِم



## ١٥٢ - يَا أَكْرَمَ الخَلْقِ مَا لِي مَنْ أَلَسُوذُ بِهِ سَوَاكَ عِنْدَ حُلُولِ الحَدِثِ العَمِمِ

#### الإعراب الموجز

( يَا ) : حرف نداء .

(أَكْرَمَ): منادى منصوب.

( الخَلْق ) : مضاف إليه .

( مَا ) : حرف نفي .

( لي ) : خبر مقدم .

( مَنْ ) : مبتدأ مؤخر ، وهو نكرة موصولة بمعنى أحد .

( أَلـُوذُ ) بفتح الهمزة وضم اللام : فعل مضارع ، وفاعلـه ضـمير مستتر فيه وجوباً تقديره أنا .

( بِهِ ) : جار ومجرور متعلق بـ ( أَلــُوذُ ) ، والجملة صفة ( مَـنْ ) وعائدها الهاء من ( بـهِ ) .

( سِوَاكَ ) بكسر السين : بدل من النكرة ، أو صفة ثانية لها أي غيرك ، أو ظرف مكان أي مكانك .

(عِنْدَ): منصوب بما في (لي) من معنى الاستقرار.

( حُلُولِ ) بضم الحاء واللام الأولى : مضاف إليه ومضاف أيضاً .

( الحَادِثِ ) : مضاف إليه .

( العَمِمِ ) بفتح العين وكسر الميمين : نعت ( الحَادِثِ ) .

#### تفسير الكلمات

( يَا أَكْرَمَ الْخَلْق ) : خطاب للنبي الله عليه الصلاة

والسلام أكرم الخلق وأفضلهم ؛ لهذا خصّه الله تبارك وتعالى بالشفاعة العظمى يوم القيامة ، وهي شفاعته في فصل القضاء .

( مَا لِي مَنْ أَلُوذُ بِهِ ) : ليس لي أحد ألتجئ إليه .

( سِوَاكَ ) : غيرك .

( عِنْدَ خُلُولِ ) : عند نزول .

( الحَادِثِ العَمِمِ ) : المراد به وقوع هول يوم القيامة العام الشامل لجميع الخلق .

#### المعنى الكلي

إن المصنف لما مدح النبي على سبيل الإخبار عن الغائب، أقبل بالخطاب عليه قائلاً:

ثم قال:

وَلَــنْ يَضِــيقَ رَسُــولَ الله جَاهُــكَ بِي إِذَا اَلكَــرِيمُ تَحَلَّـــى بِاسْــمِ مُنْتَــقِمِ



## ١٥٣ - وَلَنْ يَضِيقَ رَسُولَ الله جَاهُكَ بِي إِنْ يَضِيقَ رَسُولَ الله جَاهُكَ بِي إِنْ مَ مُنْتَ قِمِ

#### الإعراب الموجز

( وَلَنْ ) : حرف نصب .

( يَضِيقَ ) بفتح الياء وكسر الضاد : منصوب بـ ( لَنْ ) .

(رَسُولَ): منصوب بالنداء .

(الله): اسم الجلالة مضاف إليه.

( جَاهُكَ ) بفتح الجيم وضم الهاء: فاعل ( يَضِيقَ ) .

(بِي) بكسر الباء: جار ومجرور متعلق بـ (يَضِيقَ).

(إذًا) بكسر الهمزة وفتح الذال: ظرف لما يُستقبل من الزمان.

( الكَرِيمُ ) : فاعل فعل محذوف يفسره ( تَــَحَلَّى ) ، والتقدير : إذا تحلّى الكريم .

ومثل ذلك قوله تعالى : ﴿ إِذَا ٱلسَّمَاءُ ٱنشَقَّتُ ﴾ [الانتبَقِك : ١] .

(تَكَلَّى) بفتح التاء والحاء واللام المشددة: فعل ماض، وفاعله مستتر فيه يعود إلى (الكَرِيمُ).

ويروى ( إِذْ ) بسكون الذال ، وعلى هذا يكون ( الكَرِيمُ ) مبتدأ ، و( تَـحَلَّى ) خبره .

( بِاسْم ) : جار ومجرور متعلق بــ ( تَــحَلَّى ) .

( مُنْ تَـُقِم ) بكسر القاف : مضاف إليه .

#### تفسير الكلمات

( وَلَنْ يَضِيقَ رَسُولَ الله جَاهُكَ ): المراد بالجاه هنا القدر والمنزلة ، حيث الجاه مأخوذ من الوجاهة وهي رفعة القدر وسعة المرتبة، يقال: رجل وجيه أي معروف مشهور بحسن الذكر وجودة الرأي .

والمعنى هنا: بل جاهك رحب واسع يسعني ويسع كل عاص مثلي. (بي): بمعنى عني .

( إِذَا الكَرِيمُ ) : أي الخالق جلت عظمته وتعالى شأنه .

(تَكَلَّى): اتصف.

والمراد أوقع الانتقام ؛ لأن التحلية تحدد الصفة ، وهي في حق الله تعالى محال .

( بِاسْمِ مُنْتَقِمِ ) : المنتقم هو المعاقب لمن عصاه ، أي وانتقم الله تبارك وتعالى ممن عصاه .

#### المعنى الكلي

في هذا البيت يطلب المصنف من النبي الله أن يجود عليه بالشفاعة لينقذه مما استحقه من العقاب ، فيقول :

ولن يضيق يا رسول الله جاهك عني لكوني التجأت إليك بالتوسل بك لاستنقاذي مما أستحقه من العقاب، وذلك إذا اشتد الأمرعيي يوم القيامة ونفد الصبر، وإذا الكريم اتصف بمسمى منتقم، وذلك حين يقع الانتقام من العصاة، ويُستشفع إلى المرسلين، فكلٌ حينئذ يقول: نفسي نفسي نفسي، وأنت يا رسول الله صلى الله وسلم عليك تقول: أمتى أمتى . فإنك المقدم عند الله من الخلق، فَجُدْ على بالشفاعة.

ولقد ذكر بعض الشراح كلاماً كثيراً هنا أغفلت الكلام عنه ، حيث هذه العُجالة لا تسعه .

ثم قال المصنف:

فَ إِنَّ مِ نُ جُ ودِكَ الدُّنْيَ ا وَضَرَّتَ هَا

وَمِنْ عُلُومِكَ عِلْمَ اللَّوْحِ وَالقَلَمِ



# ١٥٤ - فَإِنَّ مِنْ جُودِكَ السُّنْيَا وَضَرَّ تَهَا وَمِنْ عُلُومِكَ عِلْمَ اللَّوْحِ وَالقَلَمِ

#### الإعراب الموجز

( فَإِنَّ ) : حرف توكيد ونصب .

( مِنْ جُودِكَ ) بضم الجيم : جار ومجرور خبر ( إِنَّ ) مقدم .

( الدُّنْيَا ) : اسم إِنَّ مؤخر .

( وَضَرَّ تَهَا ) بفتح الضاد والتاء : معطوف على ( الدُّنْيَا ) .

( وَمِنْ عُلُومِكَ ) : جار ومجرور معطوف على ( مِنْ جُودِكَ ) .

(عِلْمَ) بكسر العين : معطوف على ( الدُّنْيَا ) منصوب ، وهـ و مـن عطف الاسم على الاسم والخبر على الخبر .

ويحتمل أن يكون (عِلْمُ) مرفوعاً على الابتداء، تقدم خيره في المجرور قبله، والجملة مستأنفة.

ومن تمعّن في العبارتين وجد الأول أَوْلى ؛ لِما فيها من التأكيد بـ ( إنَّ ) .

(اللَّوْح): مضاف إليه.

( وَالْقَلِّمِ ) بفتح القاف واللام : معطوف على ( اللُّوْحِ ) .

#### تفسير الكلمات

( فَإِنَّ مِنْ جُودِكَ ) : أي لأن من بعض جودك ...

(الدُّنْيَا): المرادبها ما قابل الأخرى.

( وَضَرَّتَهَا ) : الضرة هنا هي الآخرة ، والمراد نعيمها .

وضرة المرأة امرأة زوجها ، وسُمِّيت بذلك لما بينهما من ضرر المعاشرة فلا تكاد تجتمعان على أمر واحد . كما أن الدنيا والآخرة ضرتان ؛ لأنهما لا تجتمعان لطالب واحد لما بينهما من التنافى .

( وَمِنْ ) : أي ومن بعض .

( عُلُومِكَ ): العلوم جمع علم ، وإنما جمع باعتبار أنواعه . والمراد بعلومه الله تبارك اسمه عليها ، وهي علوم الأولين والآخرين .

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله الله الله الليلة ربي تبارك وتعالى في أحسن صورة - قال: أحسبه في المنام - فقال: يا محمد، هل تدري فيم يختصم الملأ الأعلى ؟ قلت: لا. قال: فوضع يده بين كَتِفَي حتى وجدت بردها بين ثديي - أو قال: في نحري - ، فعلمت ما في السماوات وما في الأرض. قال: يا محمد، هل تدري فيم يختصم الملأ الأعلى ؟ قلت: نعم. قال: في الكفارات، والكفارات المكث في المساجد بعد الصلوات، والمشي على الأقدام إلى الجماعات، وإسباغ الوضوء في المكاره. ومَن فعل ذلك عاش بخير ومات بخير، وكان من خطيئته كيوم ولدته أمه. وقال: يا محمد، إذا صليت فقل: اللهم إني أسألك فعل الخيرات، وترك المنكرات، وحب المساكين، وإذا أردت بعبادك فتنة فاقبضني إليك غير مفتون. قال: والمدرجات إفشاء السلام، وإطعام غير مفتون. قال: والمدرجات إفشاء السلام، وإطعام غير مفتون. قال: والمدرجات إفشاء السلام، وإطعام

الطعام ، والصلاة بالليل والناس نيام  $\rangle$  (') .

وهذا الحديث رؤيا منامية ، ورؤيا الأنبياء وحي.

والصورة هنا صورة تجلي لا أنَّ الله تعالى تجسم في صورة ، ننزهه سبحانه أن يتصف بما يتصف به الخلق ، تعالى الله وتبارك أن يشبه شيء .

(عِلْمَ اللَّوْحِ وَالقَلَمِ): المراد المعلومات التي كتبها القلم في اللوح وثبتت فيه بأمر الله تبارك وتعالى .

فقد ورد في الخبر عن عبادة بن الصامت مرفوعاً قال لابنه: «يا بني ، إنك لن تجد طعم حقيقة الإيمان حتى تعلم أنَّ ما أصابك لم يكن ليخطئك ، وما أخطأك لم يكن ليحين ليحين ليحين أول ما خلق ليصيبك . سمعتُ رسول الله يقول: إنَّ أول ما خلق الله القلم فقال له: اكتب ، قال: رب وماذا أكتب ؟ قال: اكتب مقادير كل شيء حتى تقوم الساعة . يا بني ، إني سمعت رسول الله يقول: مَن مات على غير هذا فليس منى » (ن).

وورد في الحديث الذي رواه عبد الرزاق بسنده عن جابر ابن عبد الله قال: (( قلت: يا رسول الله ، بأبي أنت وأمي أخبرني عن أول شيء خلقه الله قبل الأشياء. قال:

<sup>(</sup>۱) حديث صحيح رواه الترمذي في سننه ، وعبد بن حميد ، وعبدالرزاق في جامعه عن أبي قلابة عن ابن عباس. قال أبو عيسى : وقد ذكروا بين أبي قلابة وبين ابن عباس في هذا الحديث رجلاً، وقد رواه قتادة عن أبي قلابة عن خالد بن اللجاج عن ابن عباس. (۲) رواه أبو داود والبيهقى في سننه .

يا جابر، إن الله تعالى خلق قبل الأشباء نور نبيك من نوره ، فجعل ذلك النوريدور بالقدرة حيث شاء الله ، ولم يكن في ذلك الوقت لوح ، ولا قلم ، ولا جنة ، ولا نار، ولا مَلَك ، ولا سماء ، ولا أرض، ولا شمس ، ولا قمر ، ولا جنبي ، ولا إنسى . فلما أراد أن يخلق الخلق قسم ذلك النور أربعة أجزاء ، فخلق من الجزء الأول القلم ، ومن الثاني اللوح ، ومن الثالث العرش . ثم قسم الجزء الرابع أربعة أجزاء ، فخلق من الجزء الأول حملة العرش ، ومن الثاني الكرسي ، ومن الثالث باقي الملائكة . ثم قسم الجزء الرابع أربعة أجزاء ، فخلق من الأول السماوات ، ومن الثاني الأراضين ، ومن الثالث الجنة والنار . ثم قسم الرابع أربعة أجزاء ، فخلق من الأول نور أبصار المؤمنين ، ومن الثاني نور قلوبهم وهي المعرفة بالله ، ومن الثالث نور أنسهم وهو التوحيد لا إلـه إلا الله محمد رسول الله )) (').

ويُجمع بينه وبين الحديث الأول؛ بأن أولية القلم بالنسبة إلى ما عدا النور النبوي المحمدي، والماء، والعرش.

<sup>(</sup>١) نقل من كتاب كشف الخفاء ج١ ص١١١ .

والحديث كذا في المواهب ، وقال فيها : واختلف هل القلم أول المخلوقات بعد النور المحمدي أم لا ؟ فقال الحافظ أبو يعلى الهمداني : الأصح أن العرش قبل القلم لما ثبت في الصحيح عن ابن عمر قبال : قبال رسول الله الله الله مقادير الخلق قبل أن يخلق السماوات والأرض بخمسين ألف سنة ، وكان عرشه على الماء ) ، وهذا صريح في أن التقرير وقع بعد خلق العرش .

وقيل: الأولية في كل شيء بالإضافة إلى جنسه، أي أول ما خلق الله من الأنوار نور نبينا محمد وكذا باقيها. كذا ورد في كتاب كشف الخفاء، وفيه بحث طيب راجعه إن شئت.

#### المعنى الكلي

هذا البيت تعليل للبيت الذي قبله ، فكأن المصنف رحمه الله تعالى يقول:

وإنما كان جاهك يا رسول الله لا يضيق بي ، بل يسعني ويسع غيري من العصاة ؛ لأن من بعض جودك صلى الله وسلم عليك خيري الدنيا والآخرة ، ومن علومك كذلك عِلْمَي اللوح والقلم ، وأنت الحقيق بذلك والمُعَوَّل في الشفاعة عليك ، ولا أقطع رجائى منك .

ولقد استشكل بعضهم جعل علم اللوح والقلم من بعض علومه الأمور الخمسة علومه الأن من جملة علم اللوح والقلم الأمور الخمسة المذكورة في آخر سورة لقمان ، وهي قوله تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ عِندَهُ وَعِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنزِّلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِرُ وَمَاتَدُرِى نَفْسُ مَّاذَا تَكْسِبُ عَدًا وَمَا تَدُرِى نَفْسُ مَّاذَا تَكْسِبُ عَدًا وَمَا تَدُرِى نَفْسُ مِا أَن النبي الله عَدًا وَمَا تَدُرِى نَفْسُ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُوتُ ﴾ [النَّمَانُ : ٢٠] ، علما أن النبي الله علمها ؛ لأن الله سبحانه قد استأثر بعلمها ، فلا يتم التبعيض المذكور .

وأجيب بعدم تسليم أن هذه الأمور الخمسة مما كتب القلم في

اللوح ، وإلا لاطّلع مَن شأنه أن يطّلع على اللوح كبعض الملائكة المقربين ، وعلى تسليمهم أنها مما كتب القلم في اللوح .

والمراد أن بعض علومه على علم اللوح والقلم الذي يطلع عليه المخلوق ، فخرجت هذه الأمور الخمسة على أنه الله لم يخرج من الدنيا إلا بعد أن أعلمه الله تبارك وتعالى جذه الأمور .

وإن قيل: إذا كان علم اللوح والقلم بعض علومه الله فما البعض الآخر؟

أجيب بأن البعض الآخر هو ما أخبره ربه تبارك وتعالى عنه من أحوال الآخرة ؛ لأن القلم إنما كتب في اللوح ما هو كائن إلى يوم القيامة فقط كما مر آنفاً في الحديث الشريف .

ثم خاف المصنف على نفسه القنوط واليأس من رحمة الله تعالى بسبب شدة الخوف ، فأقبل عليها يخاطبها بتحقيق رجائه ، ويؤنسها بعظم فضل الله تبارك وتعالى ، فقال :

يَا نَفْسِ لاَ تَقْنِطِي مِنْ زَلَّةٍ عَظُمَتْ لاَ يَعْلَمُ تُ

إِنَّ الكَبَائِرَ فِي الغُفْرِرَانِ كَاللَّمَمِ



## ٥ ٥ - يَا نفْسِ لاَ تَقْنِطِي مِنْ زَلَّةٍ عَظُّمَتْ

## إِنَّ الكَبَائِرَ فِي الغُفْرِرَانِ كَاللَّمَمِ

#### الإعراب الموجز

(يَا): حرف نداء.

( نَفْسِ ) بكسر السين : منادى مضاف لياء المتكلم ، وحُذف المضاف إليه واكتفى بالكسرة .

وإن قرئ بالضم (يا نَفْسُ) فهو لغة قليلة إلا أن تكون نكرة مقصودة .

( لاً ) : حرف نهي .

(تَقْنِطِي) بكسر النون: مجزوم بـ ( لا )، وعلامة جزمه حذف النون .

( مِنْ زَلَّةٍ ) بفتح الزاي وتشديد الـلام : جـار ومجـرور متعلـق بــ ( تَقْنِطِي ) .

(عَظُمَتْ) بضم الظاء: صفة (زَلَّةٍ).

( إِنَّ الكَبَائِرَ ) : إِنَّ واسمها .

(فِي الغُفْرَانِ): جار ومجرور متعلق بما تعلق به خبر ( إِنَّ ) .

(كَاللَّمَمِ) بفتح اللام المشددة والميم الأولى: جار ومجرور خبر ( كَاللَّمَمِ) يتعلق بالاستقرار .

#### تفسير الكلمات

( يَا نَفْسِ ) : يخاطب نفسه رحمه الله تعالى .

( لاَ تَقْنِطِي ) : لا تيأسي ، فالقنوط هو اليأس من رحمة الله تعالى .

( مِنْ زَلَّةٍ ) : الزلة هي الذنب الشامل للكبير والصغير . ( عَظُمَتْ ) : كَــُـرَتْ .

( إِنَّ الكَبَائِرَ ) : جمع كبيرة ، وهي الذنوب العظام .

( فِي الغُفْرَانِ ) : أي في جانب الغفران ، بمعنى المغفرة .

(كَاللَّمَم): هي صغار الذنوب.

#### المعنى الكلي

يقول المصنف مخاطباً نفسه:

يا نفسي ، لا تقنطي من عفو زلة عظمت ، ومن مغفرة ذنب كبير ، فإن فضل الله تبارك وتعالى عظيم ، وحلمه وعفوه عن الذنب عميم . وإن الكبائر العظام التي ارتكبتيها أيتها النفس في جانب الغفران منه تبارك وتعالى كاللمم وهي صغائر الذنوب . فإنه ورد أنه يغفر الصغائر باجتناب الكبائر ، ويعفو عن الكبائر إن شاء تعالى بفضله وكرمه ، وشفاعة نبيه .

قال تبارك و تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ عَ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ وَلَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ عَ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ وَلَاكَ لِمَن بَشَاءٌ ﴾ [السَّيَّةِ: ١١٦/٤٨] .

وما ذكره المصنف هنا بأن الكبائر في جواز العفو عنها كالصغائر هـو مـذهب وعقيدة أهـل السـنة والجمـاعة ، والموافـق للقـرآن والحديث الشريفين ، والدليل العقلي ؛ لأنه تبـارك وتعـالى لا يجب عليه ثواب ، ولا يُـحَتَّم عليه عقاب . فالثواب منه تعـالى فضل ، والعقاب منه عدل ، لا يُسأل عمـا يفعل وهم يُسألون .

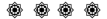
وبذلك يكون المصنف قد ردّ بمذهب أهل الحق الموافق للقرآن الكريم والسنة المشرفة ، ولما كان عليه السلف والخلف ، على المعتزلة الزاعمين بأن الكبائر ليست كالصغائر ، وأن الكبائر لا يغفرها الله تعالى ، ومرتكبها يُخَلَّد في النار لأنه ليس مؤمناً وليس كافراً ، بل هو في منزلة بين المنزلتين ، ويعذب بعذاب أخف من عذاب الكافر .

ولما نهى المصنف نفسه عن القنوط واليأس، قدّر في كلامه بأنها أجابته قائلة له: أنا لا أقنط من رحمة الله تعالى فإن ذلك كفر، ولكني أخشى أن يكون حظي من الرحمة لا يفي بتبعات ذنوبي لعظمها وكثرتها.

فأجابها المصنف قائلاً:

لَعَــلَّ رَحْمَـةَ ربِّي حِـينَ يَقْسِـمُهَا

تَأْتِي عَلَى حَسَبِ العِصْيَانِ فِي القِسَم



## ١٥٦ - لَعَلَّ رَحْمَةَ ربِّ حِينَ يَقْسِمُهَا تَأْتِي عَلَى حَسَبِ العِصْيَانِ فِي القِسَم

#### الإعراب الموجز

(لَعَلُّ ): حرف ترج .

(رَحْمَـةً): اسمها.

(رَبِّي): مضاف إليه.

(حِينَ): ظرف زمان منصوب بـ (تَأْتِي).

( يَقْسِمُهَا ) : فعل وفاعل ومفعول به ، والجملة في موضع جر بإضافة ( حِينَ ) إليها .

(تَـأْتِي): خبر (لَعَلَّ).

(عَلَى حَسَبٍ ) بفتح الحاء والسين : جار ومجرور متعلق بـ ( تَأْتِي ) .

(العِصْيَانِ) بكسر العين وسكون الصاد: مضاف إليه.

(فِي القِسَم) بكسر القاف وفتح السين: جار ومجرور متعلق بـ (حَسَبٍ).

#### تفسير الكلمات

(لَعَلَّ رَحْمَةً): أي أرجو أن تكون رحمة ربي.

(رَبِّي): أي خالقي ومربيني وكل موجود .

( حِينَ يَقْسِمُهَا ) : أي عند القسمة .

( تَأْتِي عَلَى حَسَبِ ): المراد هنا القَدْر ، أي على قدر .

(العِصْيَانِ): ضد الطاعة ، وهي تشمل الصغائر والكبائر.

(فِي القِسَمِ): جمع قسمة ، وهو ما يقسمه الله تعالى لخلقه .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

لعل رحمة ربي التي تنال العصاة وتستر ذنوبهم يوم القيامة حين يقسمها تبارك اسمه ، إذا وُزعت عليهم تأتي أقسامها في العظم والصغر على قدر العصيان في القسم ، فتعم الكبائر والصغائر ؛ لأن ذنبي كبير فأرجو أن يكون نصيبه من الرحمة بقدره كذلك .

فمن حمل من آثام المعاصي حملاً كبيراً ، ناله من أقسام الرحمة التي هي ستر المعاصي يوم القيامة عن الخلق الكثير من المغفرة .

وهذا ممكن حيث الرحمة التي تنال العاصين يوم القيامة وقَسْمُها على هذا الوجه ممكن بجواز العفو عما عدا الشرك، وإن شفاعة النبي تكون للعصاة كما قال في الحديث الشريف: ((شفاعتي لأهل الكبائر من أمتى)) ().

ومن الملاحظ في هذه القصيدة أنها قد اشتملت على عدة أنواع منها: التغزل، وتوبيخ النفس، والوعظ، ومدح النبي، وذكر بعض معجزاته، ومدح القرآن الكريم، ومدح الصحابة الكرام، وذم الكفار، والإقرار بالذنب، ... وغير ذلك. وقد ختمها رحمه الله تعالى بالدعاء ثم بالصلاة على النبي، فقال:

يَا رَبِّ وَاجْعَلْ رَجَائِي غَيْرَ مُنْعَكِسٍ

لَـدَيْكَ وَاجْعَـلُ حِسَـابِي غَـيْرَ مُنْخَـرِم



<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في الزهد عن عباس بن عبدالعظيم العنبري عن عبدالرزاق عن أنس ، وقال : حديث حسن صحيح غريب مِن هذا الوجه . وصحّحه الحاكم وابن حبان . وأخرجه أحمد ، وأبو داود عن سليمان بن حرب ، والطبراني ، والبزار ، والبيهقي في سننه وقال : إسناده صحيح . وروى ابن مردويه من طرق عن أنس وعن جابر مرفوعاً ، ولكن في إسناده من جميع طرقه ضعف إلا ما رواه عبدالرزاق عن أنس ، فإن إسناده صحيح على شرط الشيخين .

## ١٥٧ - يَا رَبِّ وَاجْعَلْ رَجَائِي غَيْرَ مُنْعَكِسٍ لَـ دَيْكَ وَاجْعَـلْ حِسَـابِي غَـيْرَ مُنْخَـرِمِ

#### الإعراب الموجز

(يَا): حرف نداء.

(رَبِّ): منادى ، وأصله: يا ربي بالإضافة إلى ياء المتكلم ثم حذفت للتخفيف ، والكسرة دليل على حذفها . فهي كقوله تعالى: ﴿ رَبِّ إِنِي وَهَنَ ٱلْعَظْمُ مِنِي ﴾ [مَيَهَ: ٤] .

و يجوز فيه الرفع على أنه منادى مفرد علم ( يا رَبُّ ) .

( وَاجْعَلْ رَجَائِي ): فعل وفاعل ومفعول أول ، والجملة معطوفة على جملة مقدرة قبلها ، والتقدير: يا رب حقق ظني واجعل رجائي .

(غَيْـرَ): مفعول ثان لـ ( اجْعَلْ).

( مُنْعَكِس ): مضاف إليه .

(لَدَيْكَ) بفتح الدال : جار ومجرور متعلق بـ ( مُنْعَكِس ) .

( وَاجْعَلْ ) : فعل وفاعل .

(حِسَابي): مفعوله الأول.

(غَيْرَ): مفعوله الثاني.

( مُنْخَرِم ) بفتح الخاء وكسر الراء : مضاف إليه .

#### تفسير الكلمات

(رَجَائِي): الرجاء هو الأمل.

(غَيْرَ مُنْعَكِسِ): غير مخالف لظني بك يا رب.

(لَدَيْكَ): بمعنى عندك.

( وَاجْعَلْ حِسَابِي ) : المقصود بالحساب هنا الاعتقاد ، أي واجعل اعتقادى .

(غَيْرَ مُنْخَرِم):غير منقطع لديك.

#### المعنى الكلي

يلاحظ من كلام المصنف في هذا البيت الحذف من الثاني لدلالة الأول عليه ، فيقول رحمه الله تعالى :

يا رب واجعل ما أمّلته فيك غير مخالف له ، واجعل ما اعتقدته فيك من العفو والكرم غير منخرم عندك ، فإنك وعدتني بالإجابة بقولك : ﴿ اُدْعُونِي ٓ أَسْتَجِبُ لَكُمْ ﴾ [عَنْهُ: ٢٠]. وها أنا عبدك وأنت سيدي وربي وسندي وذخري ومعتقدي ، فاستجب دعائي كما وعدتني يا رب العالمين ، وبلغني مناي وحقق ظني ، واجعل رجائي عندك غير منعكس يوم القيامة حيث هو يوم الثواب والعقاب ، واجعل حسابي واعتقادي وظني الجميل فيك أن تعفو عن زلاتي ، وتُنيلني من فضلك ما أملته من جودك ، غير منقطع وغير ممتنع ذلك الظن ، وغير ناقص لديك بل أجده حسبها قَدَّرْتَه .

ثم قال:

وَالْطُّفْ فْ بِعَبْ دِكَ فِي الدَّارَيْنِ إِنَّ لَهُ صَالِمَ اللَّهْ وَالْ يَنْهَ زِمِ



## ١٥٨ - وَالْطُفْ بِعَبْدِكَ فِي الدَّارَيْنِ إِنَّ لَـهُ صَابْراً مَتَى تَدْعُـهُ الأَهْـوَالُ يَنْهَـزِمِ

#### الإعراب الموجز

( وَالْطُفْ ) بضم الطاء: معطوف على ( اجْعَلْ ) في البيت السابق.

( بِعَبْدِكَ ) ، ( فِي الدَّارَيْنِ ) : جار ومجرور متعلقان بــ ( الْطُفْ ) .

( إِنَّ لَـهُ ) : إنَّ وخبرها .

( صَبْراً ) بفتح الصاد وسكون الباء: اسمها .

( مَتَى ) : ظرف زمان متضمن معنى الشرط يجزم فعلين ، وهو منصو ب ب ( تَدْعُهُ ) .

(تَدْعُهُ): مجزوم بـ (مَتَى) وعلامة جزمه حذف الواو.

( الأَهْوَالُ ) : فاعل ( تَدْعُهُ ) .

( يَنْهَزِمِ ) بكسر الزاي : جواب ( مَتَى ) مجزوم ، ووجود الكسرة على الميم من أجل الروي والقافية .

#### تفسير الكلمات

( وَالْطُفُ ) : بمعنى ارفق ، والرفق هو فعل الأصلح ، واللطافة ضد الكثافة .

( بِعَبْدِكَ ): قصد المصنف هنا نفسه ، واختار أن يصف نفسه بالعبودية ؛ لِما فيها من غاية الذل والخضوع . وذلك مناسب لمقام الدعاء ، حيث هذا البيت من تمام الدعاء . (في الدَّارَيْن ): أي داري الدنيا والآخرة .

(إِنَّ لَهُ): أي إن لعبدك ... وعنى نفسه كما أسلفنا .

( صَبْراً ) : أي صبراً ضعيفاً لا يقيم على مقاساة الأهوال .

( الأَهْوَالُ ) : جمع هول ، وهو الأمر العظيم المخيف ، يقال : هالني هذا الأمر بمعنى راعني وأخافني .

( يَنْهَزِمِ ) : أي متى تطلبه الأمور المهولة ينهزم صبره ولا يثبت فيهلك ، وبلطفك يا الله يندفع الهلاك .

#### المعنى الكلي

إن هذا البيت كما ذكرنا من تمام الدعاء ، ولقد طلب المصنف رحمه الله تعالى بقوله: ( وَالْطُفْ ) ، أي وارفق يا الله بعبدك في داري الدنيا والآخرة فيما قدّرته على فيهما ، فإن لي صبراً ضعيفاً لا يقيم على مقاساة الأهوال والشدائد ، فمتى طلبتني الأهوال للاقاتها فإنني أنهزم وأهرب منها من أول الأمر ، ولا أستطيع أن أقابلها ؛ لذا فإني مفتقر إلى اللطف بي والإحسان إلى .

ثم ختم دعاءه بالصلاة على النبي الله ، فقال : وَائْدُنْ لِسُحْبِ صَلاَةٍ مِنْكَ دَائِمَةٍ مَا لَكَ مَا لَكَ مَا لَكَ مَا لَكَ مِنْكَ دَائِمَةً مِنْكَ وَائْمَةً مِنْكَ وَانْسَجِمِ عَلَى النَّبِي بِمُنْهَا لِلَّ وَمُنْسَجِمِ



### ٩ ٥ ١ - وَائْذَنْ لِسُحْبِ صَلاَةٍ مِنْكَ دَائِمَةٍ

## عَلَى النَّبِيِّ بِمُنْهَلٍّ وَمُنْسَجِمِ

#### الإعراب الموجز

( وَاثْذُنْ ) بسكون الهمزة وفتح الذال : فعل وفاعل .

(لِسُحْبِ) بضم السين وسكون الحاء: جار ومجرور متعلق بـ ( الْذَنْ ) ، واللام للتعدية .

( صَلاَةٍ ): مضاف إليها .

( مِنْكَ ) : نعت ( صَلاَةٍ ) .

( دَائِمَةٍ ) : نعت ( صَلاَةٍ ) ، و يجوز نصبها على أنها حال منها .

( عَلَى النَّبِيِّ ) : جار ومجرور متعلق بــ ( دَائِمَةٍ ) .

( بِمُنْهَلً ) بضم الميم وفتح الهاء وتشديد اللام: نعت ( سُحْبِ ) على تقدير موصوف بين الجار والمجرور أي بمطر منهل ، والباء للمصاحبة .

( وَمُنْسَجِمِ ) بضم الميم وسكون النون وفتح السين وكسر الجيم : معطوف على ( مُنْهَلِّ ) .

#### تفسير الكلمات

( وَائْذَنْ ) : فعل دعاء ، والإذن في حقه تعالى بمعنى الإباحة .

(لِسُحْبِ): جمع سحاب وهو الغيم.

( صَلاَةٍ ): الصلاة على الأنبياء هي طلب مزيد من الرحمة والكرامة لهم.

( مِنْكَ دَائِمَـةٍ ) : أي وسلام دائم .

(عَلَى النَّبِيِّ): محمد ﷺ.

( بِمُنْهَلً ) : أي بمطر منهل ، وهو المطر السائل المنصب بشدة ، يقال : انهلت السماء أي صبت ، واستهلت أي ارتفع صوت وقعها ، وانهلت العين أي جرى دمعها .

( وَمُنْسَجِم ) : أي ومطر منسجم ، أي سائل لعدم شدته .

و إنما شبّه المصنف الصلاة على النبي اللطر؛ لأن الصلاة من الله على النبي رحمة ، والمطر رحمة .

#### المعنى الكلي

اعلم أيها الأخ القارئ أن الناظم لما سأل ربه الكريم ، وطلب من مولاه الرحيم أن لا ينعكس رجاؤه فيما حسن ظنه فيه من غفر الذنوب وستر العيوب ، وأن يجعل انصباب رحمته النسبة للعاصين على حسب مراتب العصيان ، ومن المعلوم أن الدعاء موقوف حتى يتشفع الداعي بالصلاة على النبي وآله وصحبه ؛ لذا نرى المصنف قد ختم دعاءه وقصيدته بالصلاة عليه ، فقال : أسألك يا خالق الخلق ، وباسط الأراضين ، ورافع السماوات ، ورب جبريل وميكائيل ، أن تأمر سحب الصلاة التامات أن تفيض ، وأن تسيل أنابيب النور والمعرفة والعرفان على القلب الأنور ، والقالب الأزهر ، والجسد المطهر ، صلى الله عليه وعلى اله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً .

ثم قال:

مَا رَنَّحَتْ عَذَبَاتِ البَانِ رِيحُ صَباً

وَأَطْرَبَ العِيسَ حَادِي العِيسِ بِالنَّغَم



### ١٦٠ - مَا رَنَّحَتْ عَذَبَاتِ البَانِ رِيـحُ صَـباً

## وَأَطْرَبَ العِيسَ حَادِي العِيسِ بِالنَّعَمِ

#### الإعراب الموجز

( مَا ): مصدرية ظرفية .

(رَنَّحَتْ) بفتح الراء والنون المشددة والحاء: فعل ماض ، وتاؤه للتأنيث .

(عَذَبَاتِ) بفتح العين والذال والباء وكسر التاء: مفعول به لـ (رَنَّحَتْ).

( البَانِ ) بفتح الباء : مضاف إليه .

(رِيحُ ) بكسر الراء وسكون الياء : فاعل (رَنَّحَتْ ) .

( صَباً ) بفتح الصاد والباء والقصر: مضاف إليه من إضافة العام إلى الخاص.

( وَأَطْرَبَ) بفتح الهمزة وسكون الطاء وفتح الراء: معطوف على ( رَنَّحَتْ ).

( العِيسَ) بكسر العين وإن كان أصلها الضم وسكون الياء: مفعول ( أَطْرَبَ ).

( حَادِي ) بفتح الحاء وكسر الدال : فاعل ( أَطْرَبَ ) .

(العِيسِ): مضاف إليه.

وقد ورد في بعض النسخ ( الرَّكْبِ ) بدل ( العِيسِ ) .

( بِالنَّغَمِ ) بفتح النون والغين المعجمة : جار ومجرور متعلق بـ ( أَطْرَبَ ) ، وباؤه للاستعانة .

#### تفسير الكلمات

( مَا رَنَّحَتْ ) : ما أمالت ، يقال : رَنَّحَت الريحُ الغصنَ بمعنى أمالته .

(عَذَبَاتِ البَانِ): أغصانه ، والبان شجر معروف طيب الرائحة .

(رِيحُ صَباً): المراد بها الريح الشرقية التي تهب صوب باب الكعبة،

وإنما سميت بذلك لأنها تصبو إليها بمعنى تميل . وبذكر الريح ذكر بعض شراح البردة أن أصول الرياح أربعة : الأولى : الصبا ، وهي الريح الشرقية .

الثانية : الدبور ، وهي الريح الغربية التي تأتي من صوب المغرب ، وسُمِّيَت بذلك لأنه من استقبل المشرق استدبرها .

الثالثة : الشَّمال بفتح الشين ، وهي الريح البحرية التي يُسار بها في البحر على كل حال ، وإنما سُمِّيَت بذلك الأنها عند شمال مَن استقبل المشرق .

الرابعة : الجنوب بفتح الجيم ، وهي الريح القبلية .

وكل ريح جاءت بين مهب ريحين يقال لها: النكباء ، وسميت بذلك لأنها نكبت عن مهب تلك الرياح الأربعة ، أي عدلت.

- ( وَأَطْرَبَ ) : الطرب هو الخفة الحاصلة من شدة السرور المقتضية للحركة والهزة والنشاط .
- (العِيسَ): هي إبل بيض يخالطها شقرة أو حمرة شديدة ، وهي من كرام الإبل ومن أجود أموال العرب . يقال للذكر أعيس ، وللأنثى عيساء .
- ( حَادِي العِيسِ ): سائقها ، والحدو سَوْق الإبل بالـحُداء بالمد مع ضم الحاء وكسرها ، وهو الغناء لها .

وكلما كان الصوت أحسن كان طرب العيس أكثر ، حتى إنها لتقطع المسافة الكثيرة في الزمن القليل بسبب ما يحصل لها من النشاط عند سماع الصوت الحسن .

( بِالنَّخَمِ ) : جمع نغمة ، وهي في العرف مَدَّة في الصوت يقصد بها

الإطراب ، وهي الصوت الحسن . يقال : فلان حسن النغم ، أي حسن الصوت .

وإنما خص المصنف البان والعيس ؛ لأنهما من مألوفات الأحبة وهم العرب .

وتخصيص ريح الصبا أظهر وأوضح إلى ذلك ؛ لصبوها إلى باب الكعبة في البلد الذي هو مسقط رأس حبيبه وحبيب كل مؤمن الكعبة في البلد الذي المصنف أراد بذلك التأبيد ، فكأنه قال : دائماً وأبداً .

ورأيت بعض شراح البردة قد قال بأن المصنف أشار ب (عَذَبَاتِ) إلى عذبة عمة النبي \$ التمايلها بتمايله عند سماع المديح . وأشار ب (البانِ) إلى ذات النبي الشريفة الطيب رائحتها بل أعظم . وأشار ب (العيسَ) إلى أمة النبي الطربهم عند سماع المديح كطرب العيس عند سماع صوت الحادي. وأشار ب (النّغَمِ) إلى المديح .

#### المعنى الكلي

يقول المصنف رحمه الله تعالى:

اللهم أدم تلك الصلوات ، وأبق تلك التحيات ، ما هزّت ريح الصبا غصون البان ، وأطرب حادي الركائب بحُداء الركبان . وما حركت المحبة الإلهية والإرادة الربانية أفئدة عشاق النور ، وقلوب محبي الجمال الإلهي . وما أطرب بلبل بستان النبوة ، وخطيب نادي الفتوة جمال ركب السائرين إلى الله تبارك وتعالى ، وعيسَ سفر السائكين في معرفة الله .

#### هذا وبالله التوفيق

ولقد وُجد في بعض نسخ البردة الشريفة أبيات لم يتعرض شراح البردة لشرحها ولكن لا بأس بها ، وهي كما يلي :

ثُمَّ الرِّضَاعَ ن أَبِي بَكْرٍ وَعَن عُمَرٍ

وَعَنْ عَلِيٍّ وَعَنْ عُثْمَانَ ذِي الكَرَمِ

وَالآلِ وَالصَّحْبِ ثُمَّ التَّابِعِينَ فَهُمْ

أَهْلُ التُّعَى وَالنَّقَا وَالْحِلْمِ وَالكَرَمِ

يَا رَبِّ بِالمُصْطَفَى بَلِّغْ مَقَاصِدَنَا

وَاغْفِرْ لَنَا مَا مَضَى يَا وَاسِعَ الكَرَم

وَاغْفِرْ إِلْهِ عِي لِكُلِّ المسلِمِينَ بِمَا

يَتْلُوهُ فِي المسْجِدِ الأَقْصَى وَفِي الدَّحَرَمِ

بِجَاهِ مَنْ بَيْتُهُ فِي طيبَةٍ حَرَمٌ

وَاسْمُهُ قَسَمٌ مِنْ أَعْظَمِ القَسَمِ

وَهَلِهِ بُرْدَةُ الْمُخْتَارِ قَدْ خُتِمَتْ

وَالْحَمْدُ للهِ فِي بَدْءٍ وَفَيِي خَتَمِ

أَبْياتُهَا قَدْ أَتَتْ سِتِّينَ مَعْ مِائَةٍ

فَرِّجْ بِهَا كَرْبَنَا يَا وَاسِعَ الكَرَمِ



#### الخاتمة

هذا آخر ما أفاضه المولى الكريم في شرح بردة مدح النبي اللامام العارف بالله أبي عبدالله محمد البوصيري رحمه الله تعالى ونفعنا به والمسلمين آمين .

واعلم أيها الأخ القارئ الكريم بأني استعنت في شرح هذه البردة الشريفة بعدة شراح لها ، منهم :

- شرح العلامة القسطلاني .
- شرح العلامة أبي السعود .
- حاشية الشيخ إبراهيم الباجوري .
  - شرح الشيخ خالد الأزهري.
- شرح العلامة حسن العدوي الخنزاوي .

والله أسأل أن يكون هذا الشرح قد وفي بغرض الإخوان الذين سألوني أن أضع شرحاً لها يبين معناها ، ويكشف لثام خفاياها .

كما آمل أن يكون كافياً لمن اقتصر عليه ، وخالياً من التعقيد والحشو في المسائل.

ولا بدلي هنا من أن أبين بأن الفضل الكبير لله أولاً حيث هو الموفق ، ثم لمن سبقنا في شرح هذه البردة الطيبة المباركة . حيث شرحنا هذا مقتطف من بساتين الشراح السابقين العمالقة في سماء المعرفة والفضائل ، الغواصين في بحار المعرفة والطرائف .

كما أنه لا يفوتني أن أسأل أخاً قرأ عبارة منها أن يدعو لنا ولوالدينا ، ولمن كان السبب في كتابته . وإذا رأى عثرة ووجد لها سائغاً أجراها ، وإن لم يجد لها سائغاً أصلحها بالتي هي أحسن . كما أسأل الله العزيز أن ينفع بهذا الشرح كل من اطلع عليه وأراد القرب من النبي الله وآله .

وأسأله تعالى أن يجعل عملنا كله خالصاً لوجهه الكريم ، بعيداً عن أي التفاتة إلى الغير ، إنه جواد كريم ، وهو حسبي فنعم الوكيل ، نعم المولى ونعم النصير .

وأسأله تبارك وتعالى أن يغفر لنا ولوالدينا ولمشايخنا وإخواننا وأحبابنا وجميع المسلمين بجاه سيدنا محمد الله الذي أرسله رحمة للعالمين ، وأصحابه وأزواجه وأهل بيته ومحبيه إلى يوم الدين .

ولقد انتهيت من شرح هذه البردة المباركة في الشامن من ربيع الأول عام ثلاثة وعشرين بعد الألف والأربعمائة من الهجرة النبوية الشريفة ، الموافق العشرين من الشهر الخامس من السنة الميلادية الثانية بعد الألفين .

وصلى الله وسلم على سيد كل سيد كان ويكون إلى يوم الدين . وآخر دعواهم أن الحمد لله رب العالمين .

خادم العلم الشريف محمد عيد يعقوب الحسيني



| صورة الشارحه                                                       |
|--------------------------------------------------------------------|
| مقدمة الشارح                                                       |
| قصيدة البردة الشريفة                                               |
| شرح البردة الشريفة                                                 |
|                                                                    |
| الفصل الأول: في الغزل وشكوى الغرام                                 |
| ١ – أَمِ نُ تَ لَكُّرِ جِ يرَانٍ بِ لِذِي سَلَمٍ٣٣                 |
| ٢- أَمْ هَبَّ تِ الرِّيحُ مِ نْ تِلْقَ اءِ كَاظِمَ ةٍ٣٦            |
| ٣- فَهَا لِعَيْنَيْكَ إِنْ قُلْتَ اكْفُفَا هَمَـتَا ٣٩             |
| ٤ - أَيَحْسَ بُ الصَّ بُّ أَنَّ الحُ بَّ مُنْكَ تِمٌ               |
| ٥ - لَـوْلاَ الهَـوَى لَمْ تُـرِقْ دَمْعاً عَلَى طَلَـلٍ ٤٣        |
| ٦- فَكَيْفُ ثُنْكِ رُحُبًّا بَعْدَ مَا شَهِدَتْ ٤٥                 |
| ٧- وَأَثْبَ تَ الوَجْ دُ خَطَّ يْ عَبْ رَةٍ وَضَ نَيِّ٧            |
| ٨- نَعَــمْ سَرَى طَيْـفُ مَــنْ أَهْــوَى فَأَرَّقَنِــي ٤٩       |
| ٩ - يَا لاَئِمِ مِي فِي الهَوَى العُنْرِيِّ مَعْ فِررةً ٢٥         |
| ١٠ - عَدَتْ كَ حَالِ عِي لاَ سِرِّي بِمُسْتَةِ رِ                  |
| ١١ - مَحَّضْتَنِي النُّصْحَ لَكِنْ لَسْتُ أَسْمَعُهُ أَسْمَعُهُ ٥٦ |

## ١٢ - إِنِّي اتَّهَمْ تُ نَصِيحَ الشَّيْبِ فِي عَذَلٍ ..... ٥٨

### الفصل الثاني: في التحذير من هوى النفس

| ٦٠    | ١٣ - فَا إِنَّ أَمَّارَتِي بِالشُّوءِ مَا اتَّعَظَاتُ             |
|-------|-------------------------------------------------------------------|
| ی۲    | ١٤ - وَلاَ أَعَــدَّتْ مِـنَ الفِعْـلِ الجَمِيـلِ قِـرَى          |
| ٦٤ وُ | ١٥ - لَــوْ كُنْــتُ أَعْلَــمُ أَنــتِي مَــا أُوَقِّــرُهُ      |
|       | ١٦ - مَـــنْ لِي بِـــرَدِّ جِمَــاحٍ مِـــنْ غَوَايَتِهَــــ     |
| ۱     | ١٧ - فَلاَ تَرُمْ بِالَمِعَاصِي كَسْرَ شَهْوَتِهَ                 |
|       | ١٨ - وَالنَّـفْسُ كَالطِّـفْلِ إِنْ تُـهْمِلْـهُ شَـبُّ عَـاَ     |
|       | ١٩ - فَاصْرِفْ هَوَاهَا وَحَاذِرْ أَنْ تُولِّيَا                  |
| ٧٥    | ٢٠ - وَرَاعِهَا وَهِيَ فِي قَلِي الْأَعْمَالِ سَائِمَا            |
|       | ٢١ - كَ م حَسَّ نَتْ لَ لَ ذَّةً لِلْمَ رُءِ قَاتِلَ فَ           |
| ٧٩    | ٢٢ - وَاخْـشَ الدَّسَائِسَ مِـنْ جُـوعٍ وَمِـنْ شِـبَعٍ           |
| ۸١    | ٢٣ - وَاسْتَفْرِغِ الدَّمْعَ مِنْ عَيْنٍ قَدِ امْسَلَاَّتْ        |
| ۸٥ ل  | ٢٤ - وَخَالِفِ النَّفْفُ النَّفْ فُسَ وَالشَّيْطَانَ وَاعْصِهِمَ  |
|       | ٢٥- وَلاَ تُطِعْ مِنْهُمَا خَصْماً وَلاَ حَكَم                    |
|       | ٢٦ - أَسْـــتَغْفِرُ اللهَ مِـــنْ قَــــوْلٍ بِــــلاَ عَمَــــا |
| ŕ     | ٢٧ - أَمَرْتُكَ الخَيْرَ لَكِنْ مَا ائْتَمَرْتُ بِ                |
|       | ٢٨ - وَلاَ تَــــزَوَّ دْتُ قَبْــــلَ المَـــوْتِ نَافِلَـــــ   |

### الفصل الثالث: في مدح النبي صلى الله عليه وسلم

| ٢٩ - ظَلَمْ تُ سُنَّةً مَ نُ أُحْيَا الظَّلَامَ إِلَى   |
|---------------------------------------------------------|
| ٣٠ - وَشَدَّ مِنْ سَغَبٍ أَحْشَاءَهُ وَطَوَى١٠٣         |
| ٣١ - وَرَاوَدَتْ لُهُ الجِبَالُ الشُّهِ مِنْ ذَهَبٍ١٠٦  |
| ٣٢ - وَأَكَّ دَتْ زُهْ دَهُ فِيهَا ضَرُورَتُ هُ         |
| ٣٣ - وَكَيْفُ تَدْعُو إِلَى الدُّنْيَا ضَرُورَةُ مَنْ   |
| ٣٤ - مُحَمَّ لُ سَيِّ لُ الكَوْنَيْ نِ وَالثَّقَلَ١١٦   |
| ٣٥ - نَبِيُّنَا الآمِ رُ النَّاهِي فَلاَ أَحَدٌ١١٨      |
| ٣٦ - هُـوَ الحَبِيبُ الَّـذِي تُرْجَـى شَفَاعَتُ ـهُ١٢٢ |
| ٣٧- دَعَ اللهِ فَالْمُسْتَمْسِ كُونَ بِــــهِ ١٢٨       |
| ٣٨ - فَ النَّبِيِّ يَنَ فِي خَلْ ق وَفِي خُلْ ق١٣٠      |
| ٣٩ - وَكُلُّهُ مُ مِنْ رَسُولِ اللهِ مُلْتَمِسٌ         |
| ٠٤ - وَوَاقِفُ ونَ لَدَيْ بِهِ عِنْ دَ حَدَّهِمِ ١٣٥    |
| ١٣٨ - فَه وَ الَّاذِي تَهَ مَعْنَاهُ وَصُورَتُهُ١٣٨     |
| ٤٢ - مُنَ زَهُ عَ نُ شَرِيكٍ فِي مَحَاسِنِ بِهِ ١٤٠     |
| ٤٣ - دَعْ مَا ادَّعَتْهُ النَّصَارَى فِي نَبِيًّ هِمِ   |
| ٤٤ - وَانْشُبْ إِلَى ذَاتِهِ مَا شِئْتَ مِنْ شَرَفٍ١٤٧  |
| ٥٤ - فَاإِنَّ فَضْ لَ رَسُولِ الله لَيْسَ لَهُ          |

| ٤٦ - لَـــوْ نَاسَـــبَتْ قَـــدْرَهُ آياتُـــهُ عِظَمـــاً١٥١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٤ - لَمْ يَمْتَحِنَّا بِمَا تَعْيَا العُقُ ولُ بِهِ ١٥٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٤٨ - أَعْيَا الوَرَى فَهْمُ مَعْنَاهُ فَلَيْسَ يُرَى١٥٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٤٩ - كَالشَّهُ مُسِ تَظْهَ رُ لِلْعَيْنَ يْنِ مِنْ بُعُ دٍ ١٥٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٥٠ - وَكَيْ فَ يُ دُرِكُ فِي الدُّنْيَ احقِيقَتَ هُ ١٦١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٥١ - فَمَبْلَ غُ العِلْمِ فِيهِ أَنَّ هُ بَشَرٌ١٦٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٥٢ - وَكُلُّ آيٍ أَتِي مَا الرُّسُلُ الكِرَامُ بِهَا اللهِ الكِرَامُ بِهَا اللهِ الكِرَامُ بِهَا اللهِ الكِرَامُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٥٣ - فَإِنَّ هُ شَهْ مُسُ فَضْ لٍ هُ مُ كَوَاكِبُهَ السَّا ١٦٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٥٥ - أَكْ رِمْ بِخَلْ ق نَبِ عِيٍّ زَانَ لَهُ خُلُ قُ١٧٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٥٥ - كَ الزَّهْرِ فِي تَ رَفٍ وَالبَ لْرِ فِي شَرَفٍ ١٧٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٥٦ – كَأَنَّ ــ هُ وَهــ وَ فَــ رُدُّ مِــ نْ جَلاَكَةِـــ هِ ١٧٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٥٧ - كَأَنَّمَا اللُّؤْلُو لُكُنُ وَنُ فِي صَدَفٍ ١٧٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٥٨ - لاَ طِيبَ يَعْدِلُ تُرْباً ضَمَّ أَعْظُمَهُ أَسْدَاهُ السَاسَاءُ الْعَلْمَ الْعَلْمَ الْعَلْمَ الْعَلْمَ الْعَلْمَ الْعَلْمَ اللهِ اللهُ اللهِ المَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال |

#### الفصل الرابع: في مولده عليه الصلاة والسلام

| ٦٤ – كَانَّ بِالنَّارِ مَا بِالمَاءِ مِنْ بَلَلٍ١٩٧         |
|-------------------------------------------------------------|
| ٦٥ - وَالْجِ نُّ تَهْتِ فُ وَالأَنْ وَارُ سَاطِعَ ةٌ ١٩٩    |
| ٦٦ - عَمُ وا وَصَ مُّوا فَ إِعْلاَنُ البَشَائِ رِلَمْ ٢٠٢   |
| ٦٧ - مِنْ بَعْدِ مَا أَخْبَرَ الأَقْ وَامَ كَاهِنُ هُمْ ٢٠٤ |
| ٦٨ - وَبَعْدَ مَا عَايَنُوا فِي الأَفْتِ قِ مِنْ شُهُبٍ     |
| ٦٩ - حَتَّى غَدَا عَنْ طَرِيق الوَحْيِ مُنْ هَنِ مِّ        |
| ٠٧- كَأَنَّهُ مْ هَرَباً أَبْطَالُ أَبْرَهَ قِ ٢١١          |
| ٧١ - نَبْ ذَا بِ هِ بَعْدَ تَسْبِ يح بِبَطْنِهِمَ ١٠٥       |

### الفصل الخامس: في معجزاته صلى الله عليه وسلم

| ۲۱۸   | ٧٧- جَاءَتْ لِدَعْوَتِ بِهِ الأَشْ جَارُ سَاجِدَةً .                     |
|-------|--------------------------------------------------------------------------|
| 771   | ٧٣ - كَأَنَّـمَا سَطَـرَتْ سَـطْراً لِـمَـا كَتَــبَتْ .                 |
| ۲۲۳   | ٧٤ مِثْلَ الغَمَامَةِ أَنْتَى سَارَ سَائِرَةً.                           |
| YYV   | ٧٥- أَقْسَدُتُ بِالقَمَرِ الْمُنْشَدِقِ إِنَّ لَهُ .                     |
| ۲۳۰   | ٧٦ - وَمَا حَـوَى الغَارُ مِنْ خَيْسٍ وَمِنْ كَرَمٍ.                     |
| ۲۳۳   | ٧٧- فَالصِّــــدْقُ فِي الغَــــارِ وَالصِّـــدِّيقُ لَمْ يَرِمَــــاً . |
| ۲۳٦   | ٧٨- ظَنــُوا الحَمَـامَ وَظَنــُوا العَنْكَــبُوتَ عَـلَى .              |
| ۲۳۸   | ٧٩- وِقَايَـــةُ اللهِ أَغْنَـــتْ عَـــنْ مُضَاعَفَـــةٍ .              |
| 7     | ٠٨- مَا سَامَنِي الدَّهْرُ ضَيْماً وَاسْتَجَرْتُ بِهِ.                   |
| 7 £ 7 | ٨١ - وَلاَ الْـتَهَسْـتُ غِنَــي الــدَّارَيْن مِـنْ يَــدِهِ.           |

| ٨٢ - لاَ تُنْكِرِ الوَحْيَ مِنْ رُؤْيَاهُ إِنَّا لَهُ ٢٤٤  |
|------------------------------------------------------------|
| ٨٣ - وَذَاكَ حِينَ بُلُ وغٍ مِن نُبُوَّتِ بِ ٢٤٦           |
| ٨٤ - تَبَارَكَ اللهُ مَا وَحْكِيْ بِمُكْتَسَبِ             |
| ٨٥ - كَمْ أَبْ رَأَتْ وَصِباً بِاللَّمْسِ رَاحَتُهُ٠٠٠     |
| ٨٦ - وَأَحْيَ تِ السَّنَ ةَ الشَّهْبَ اءَ دَعْوَتُ لهُ ٢٥٤ |
| ٨٧- بعَارض جَادَ أَوْ خِلْتُ البِطَاحَ جَا ٢٥٧             |

### الفصل السادس: في شرف القرآن ومدحه

| ۲۰۹        | ٨٨- دَعْنِي وَوَصْفِي آيَاتٍ لَـهُ ظَهَرَتْ .                       |
|------------|---------------------------------------------------------------------|
| ١٢٦        | ٨٩ - فَاللَّدُّرُّ يَلِزْدَادُ حُسْناً وَهِ وَ مُنْتَظِمٌ.          |
| ٣٦٣        | • ٩ - فَمَا تَطَاوُلُ آمَالِ الْمَدِيحِ إِلَى .                     |
| ۲٦٦        | ٩١ - آيَاتُ حَقِّ مِنَ الرَّحْمَنِ مُحْدَثَ ـُةٌ.                   |
| ۸۶۲        | ٩٢ – فَلَـمْ تَقْتَرِنْ بِزَمَانٍ وَهِيَ تُخْبِرُنَا.               |
| ۲۷۱        | ٩٣ – دَامَــــتْ لَدَيْنَـــا فَفَاقَـــتْ كُـــلَّ مُعْجِـــزَةٍ . |
| ۲۷۳        | ٩٤ - مُحَكَّمَاتٌ فَمَا تُبْقِينَ مِنْ شُبَهِ.                      |
| ۲۷۰        | ٩٥ - مَا حُورِبَتْ قَطُّ إِلاَّ عَادَ مِنْ حَرَبٍ.                  |
| <b>YVV</b> | ٩٦ – رَدَّتْ بَلاَغَتُهُ ۖ ا دَعْ وَى مُعَارِضِ هَا .               |
| ۲۷۹        | ٩٧ - لَهَا مَعَانٍ كَمَوْج البَحْرِ فِي مَدْدٍ.                     |
| ۲۸۱        | ٩٨ - فَهَا تُعَدُّ وَلاَ تُحْصَى عَجَائِبُهَا.                      |
| ۲۸۳        | ٩٩ - قَـرَّتْ بِهَا عَـيْنُ قَارِيهَا فَقُلْتُ لَـهُ .              |

| ۲۸۰           | ١٠٠ - إِنْ تَتْلُهَا خِيفُةَ مِنْ حَرِّ نَارِ لَظَي       |
|---------------|-----------------------------------------------------------|
| ۲۸۷           | ١٠١ - كَأَنَّ هَا الْحَوْضُ تَبْيَ ضُّ الوُجُوهُ بِهِ     |
| ٠ ٩٨٢         | ١٠٢ - وَكَالصِّرَاطِ وَكَالمِينَزَانِ مَعْدِلَةً          |
| 791           | ١٠٣ - لاَ تَعْجَبَنْ لِحَسُود رَاحَ يُنْكِرُهَا           |
| ۲۹۳           | ١٠٤ - قَدْ تُنْكِرُ العَيْنُ ضَوْءَ الشَّمْسِ مِنْ رَمَدٍ |
|               |                                                           |
| لله عليه وسلم | الفصل السابع: في إسرائه ومعراجه صلى ا                     |
| 790           | ١٠٥ - يَا خَيْر مَنْ يَمَّمَ العَافُونَ سَاحَتَهُ         |
| Y 9 V         | ١٠٦ - وَمَنْ هُوَ الآيَةُ الكُبْرَى لِمُعْتَبِرٍ          |
| ۲۹۹           | ١٠٧ - سَرَيْت مِنْ حَرَمٍ لَسِيْلاً إِلَى حَرَمٍ          |
| ٣٠٢           | ١٠٨ - وَبِ تَ تَرْقَ عِي إِلَى أَنْ نِلْ تَ مَنْ زِلَ قَ  |
| ٣٠٥           | ١٠٩ - وَقَدَّمَتْ كَ جَمِيعُ الأَنْبِيَاءِ بِهَا.         |
| ٣٠٧           | ١١٠ - وَأَنْتَ تَخْتَرِقُ السَّبْعَ الطِّبَاقَ بِهِمْ     |
| ٣٠٩           | ١١١ - حَتَّى إِذَا لَهُ تَهُ عُ شَا واً لِـ مُسْتَبِـــق  |
| ٣١١           | ١١٢ - خَفَضْ تَ كُلَّ مَقَامٍ بِالإِضَافَةِ إِذْ          |
| ۳۱۳           | ١١٣ - كَيْمَا تَفُ وزَبِوَصْ لٍ أَيِّ مُسْتَتِ رٍ         |
| ٣١٥           | ١١٤ - فَحُرْتَ كُلَّ فَخَارٍ غَيْرَ مُشْتَركٍ             |
| ۳۱۷           | ١١٥ - وَجَـلَّ مِقْدَارُ مَا وُلِّيتَ مِنْ رُتَبٍ         |
| ٣١٩           | ١١٦ - بُشْرَى لَنَا مَعْشَرَ الإِسْلاَمِ إِنَّ لَنَا .    |
| ٣٢١           | ١١٧ - لَمَّ ادْعَا اللهُ دَاعِينَا لِطَاعَتِهِ            |

### الفصل الثامن: في جهاد النبي صلى الله عليه وسلم

| ٣٢٣ | ١١٨ - رَاعَتْ قُلُوبَ العِدَا أَنْبَاءُ بِعْثَتِهِ       |
|-----|----------------------------------------------------------|
| ٣٢٥ | ١١٩ - مَا زَالَ يَلْقَاهُمُ فِي كُلِّ مُعْتَرِكٍ         |
| ٣٢٧ | ١٢٠ - وَدُّوا الفِ رَارَ فَكَ ادُوا يَغْبِطُ ونَ بِ مِ   |
| ٣٣٠ | ١٢١ - تَمْضِي اللَّيَالِي وَلاَ يَدْرُونَ عِدَّتَهَا     |
| ٣٣٢ | ١٢٢ - كَأَنَّمَا اللِّينُ ضَيْفٌ حَلَّ سَاحَتَهُمْ       |
| ٣٣٤ | ١٢٣ - يَجُ رُّ بَحْرَ خَمِ يسٍ فَوْقَ سَابِحَةٍ          |
| ٣٣٦ | ١٢٤ - مِنْ كُلِّ مُنْتَ دِبٍ للهِ مُحْتَسِبٍ             |
| ٣٣٨ | ١٢٥ - حَتَّى غَدَتْ مِلَّةُ الإِسْلاَمِ وَهِيَ بِهِمْ    |
| ٣٤٠ | ١٢٦ - مَكْفُولَةً أَبَداً مِنْهُمْ بِخَيْرِ أَبٍ         |
| ٣٤٢ | ١٢٧ - هُــمُ الجِبَالُ فَسَـلْ عَـنْهُمْ مُصَادِمَهُمْ   |
| ٣٤٤ | ١٢٨ - وَسَلْ حُنَيْنَا وَسَلْ بَدْراً وَسَلْ أَحُداً     |
| ٣٤٦ | ١٢٩ - المُصْدِرِي البِيضِ حُدِمُ البَعْدَ مَا وَرَدَتْ   |
| ٣٤٨ | ١٣٠ - وَالْكَاتِبِينَ بِسُمْرِ الْخَطِّ مَا تَرَكَتْ     |
| ٣٥٠ | ١٣١ - شَاكِي السِّلاَحِ لَهُمْ سِيمَا تُمَيِّزُهُمْ      |
| ٣٥٢ | ١٣٢ - تُهْدِي إِلَيْكَ رِيَاحُ النَّصْرِ نَشْرَهُمُ      |
| ٣٥٤ | ١٣٣ - كَأَنَّهُمْ فِي ظُهُورِ الخَيْلِ نَبْتُ رُباً      |
| ٣٥٧ | ١٣٤ - طَارَتْ قُلُوبُ العِدَا مِنْ بَأْسِهِمْ فَرَقاً    |
| ٣٥٩ | ١٣٥ - وَمَ ن تَكُ ن بِرَسُ ولِ اللهِ نُصْرَتُ لهُ        |
|     | ١٣٦ - وَلَـنْ تَـرَى مِـنْ وَلِـيٍّ غَيْـرِ مُنْ تَصِـرِ |

| ۳٦٣ عـــــ                             | ي حِـــرْزِ مِلَّتِــ   | ١٣٧ - أَحَــلَّ أُمَّـتَــهُ فِ  |
|----------------------------------------|-------------------------|----------------------------------|
| ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | _اتُ اللهِ مِ_نْ جَـ    | ١٣٨ - كَــمْ جَدَّلَـــتْ كَلِمَ |
| ــزَةً ٣٦٧                             | _ي الأُمِّ _ يِّ مُعْجِ | ١٣٩ - كَفَاكَ بِالعِلْمِ فِ      |

### الفصل التاسع: في التوسل بالنبي صلى الله عليه وسلم

| ٣٧٠ |       | يـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ           | لِيحِ أَسْتَقِ                          | _ـهُ بِهَ           | - خَدَمْتُ             | ٠ ١ ٤ • |
|-----|-------|--------------------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------|------------------------|---------|
| ۲۷۲ |       | ى عَوَاقِبُ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | ~                                       |                     |                        |         |
| ٣٧٤ |       | الَـتَـيْــنِ وَمَــا                            | مِّبَا فِي الحَ                         | تُ غَــيَّ الطّ     | - أَطَعْــد            | . 1 £ 7 |
| ۲۷٦ |       | ي تِجَارَتهِا                                    | نَفْـسٍ فِـ                             | خَسَارَةً زَ        | - فَيَــا              | . 1 2 4 |
| ٣٧٨ |       | ــهُ بِعَاجِلِـــُـهِ                            | آجِــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | نْ يَبِعْ           | – وَمَـــــ            | ٠ ١ ٤ ٤ |
| ٣٨٠ |       | ) بِمُنْ تَقِ <u>ض</u>                           | مَاعَهْ دِي                             | ذَنْبِاً فَهَ       | - إِنْ آتِ             | ۰۱٤٥    |
| ۲۸۲ | ••••• | <u>سُمِ يَ تِ</u> ـــــــــي                     | ـةً مِنْـــهُ بِتَ                      | ِنَّ لِي ذِمَّـــ   | – فَــــإ              | . 1 2 7 |
| ٣٨٥ | ••••• | نـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ           | مَعَادِي آخِ                            | ػؙؙ؎ڹ۠ ڣۣ           | - إِنْ لَمْ يَــ       | ۱٤٧     |
| ٣٨٧ | ••••• | ي مَكَارِ مَـــهُ                                | _رِمَ الرَّاجِ                          | ــاهُ أَنْ يُــحْــ | – حَاشَــ              | ۰۱٤۸    |
| ٣٨٩ | ••••• | ارِي مَدَائِحَــهُ                               | _تُ أَفْكَ                              | ــذُ أَلــزَمْــ    | - وَمُـــــ <u>ْــ</u> | . 1 & 9 |
| 491 |       | وَ يَداً تَرِبَتْ                                | لغِنَــى مِنْــهٔ                       | يَفُ وتَ ا          | - وَلَــنْ             | .10.    |
| ۳۹۳ |       | اقْتَطَهُ تُ                                     | يُّ : ` أَتَّ الَّتِ                    | زَهْ - وَ اللَّهُ   | - هَ لَا أَدْ دُ       | -101    |

### الفصل العاشر: في المناجاة وعرض الحاجات

١٥٢ - يَا أَكْرَمَ الْخَلْق مَا لِي مَنْ أَلُوذُ بِهِ .....

| ۳,  | ٩٨  | • | • • • | • • • | • • • | • • • | ي ٠٠     | ك بِ         |            | ناھُـ         | له جَ      | ے ال    | _ول            |       | رَسُ               | يقً         |               | بُضِ   | ـنْ يَ      |        | - وَ ل  | ۱ – | ٥٣   |
|-----|-----|---|-------|-------|-------|-------|----------|--------------|------------|---------------|------------|---------|----------------|-------|--------------------|-------------|---------------|--------|-------------|--------|---------|-----|------|
| ٤   | • • | • |       |       |       |       | L        | <del>(</del> | ِ تَــــؤَ | زَخَرً        | ــا وَ     |         | ُ:<br>:ـــــــ | الدُّ | دِكَ               | و           | ء<br><b>ج</b> | ــن    | َ<br>ه مِــ | _إِنَّ | - فُـــ | - ١ | ٤٥   |
| ٤   | ٠٦  | • |       |       |       |       |          | ·            | مُـمُ      | ءُ عَد        | ُ لَّـــةٍ | نْ زَ   | مِــ           | _ي    | طِ                 | ڠڹ          | اَ تَ         | رِ ا   | فسف         | ا نَــ | - يَــ  | - ١ | ٥٥   |
| ٤   | ٠ ٩ | • |       |       | • • • |       | L        |              | و <u>ر</u> | قسِہ          | نَ يَــنَ  | _ير:    |                | ، حِ  | ر <del>َ</del> بِي | <u>ـ</u> ـة |               | رَجْ   | ــلَّ       |        | - لَعَ  | - ١ | ٥٦   |
| ٤   | ۱۱  | • |       |       |       |       | ي …      | کِس          | ءَــ       | ئت            | یر مُ      | غَ_     | ِي ا           | _ائِ  | زَجَ               | ـل رَ       | ععَــ         | وَ اجْ | بُّ (       | ا رَ   | ۔ یَــ  | - ١ | ٥٧   |
| ٤   | ۱۳  | • |       |       |       |       | ه<br>4   | ,            | ِنَّ لَ    | ْ<br>يْنِ إِ  | ڐۘٵۯؙ      |         | ال             | ِ فِي | دِكَ               |             | بِعَبْ        | ٺ      | ;           | أطُ    | - وَا   | - ١ | ٥٨   |
| ٤   | ١٥  | • |       |       |       |       | <u>۽</u> |              | دَائِ      | كَ            | •          | َّةٍ مِ | _لأ            |       | ِ مَ               | ځږ          |               | لِسُ   | ڶؘۮؘ        | ş      | وَاأ    | - ١ | ٥ ٩  |
| ٤   | ۱۷  | • | • • • |       |       |       | باً      | <u>_</u>     | ء<br>حُ و  | <u>ب</u><br>- | ُٰٰ زِ     | بَــا   | ، ال           | اتِ   | ,                  | نَذَب       | ت ءَ          |        | ِ<br>إِنْحَ | ــا رَ | - مَــ  | - ١ | ٦.   |
|     |     |   |       |       |       |       |          |              |            |               |            |         |                |       |                    |             |               |        |             |        |         |     |      |
| ٤ ' | ۲۱  | • |       |       | • • • | • • • |          |              |            | •••           |            |         | • • •          |       | • • •              |             |               | • • •  |             |        |         | تمة | الخا |
| ٤   | ۲۳  | , |       | • •   |       |       |          |              |            |               |            |         |                |       |                    | • • • •     |               |        | . ب         | ئتار   | الك     | س   | فهر  |

## واكحمد للهربالعالمين